
دوشنبه 07 مرداد 1392 - 09:54

مشکل جامعه فلسفی ما فقدان نظریه پرداز است/ فیلسوفان امروزی جامعه شناس، روان
شناس، تاریخ دان و دین پژوه آماتور هستند

یک محقق و پژوهشگر مسائل فرهنگی با بیان اینکه بسیاری اندیشه های فلسفی که اکنون منتسب به غرب است در

تاریخ فلسفی ایران پیش تر مطرح شده بود...

یک محقق و پژوهشگر مسائل فرهنگی با بیان اینکه بسیاری اندیشه های فلسفی که اکنون منتسب به غرب است در تاریخ فلسفی
ایران پیش تر مطرح شده بود، گفت: آنچه که باعث می شود تا فلسفه در فرهنگ ایرانی نمود پیدا نکند این است که در این فرهنگ
بر خلاف غرب نظریه پرداز وجود نداشته است و این بدان می ماند که همه امکانات شکل گرفتن یک بنا و مصالح آن وجود داشته

باشد ولی کسی به عنوان معمار در جامعه پیدا نشود.

دکتر محمد بقایی ماکان درباره مشکل اساسی ضعف فلسفی در جامعه ایرانی به خبرنگار مهر گفت: مشکل جامعه فلسفی ما نبودن
نظریه پرداز است تا از امکانات موجود دستگاه های فلسفی پدید آورد. در اروپا فلسفه&shy; های مختلفی شکل گرفت و بزرگترین
فلاسفه جهان در این قاره سربرآوردند و فلسفه&shy; های آنها را می&shy; توان به عنوان فلسفه&shy; های آشکار نام برد، اما در
برنخاسته میان&shy; شان  از  فیلسوفی  و  ندارند  فلسفه  با  ای هم   ;shy&میانه که ظاهراً  متحد  ایالات  مثل  دیگر  کشورهای 
فلسفه&shy; ای پنهان جریان دارد که مردم سرزمین پیرو آنند و برخلاف آنچه تصور می &shy;شود فلسفه&shy; ای بسیار قوی و

موثر دارند و آن عبارت است از ایده گرایی ماتریالیست.

وی افزود: این فلسفه با وجود نانوشته بودن آن فلسفه &shy;ای است که قدرتمندترین کشور جهان بر اساس آن حیات خود را پیش
می برد. بنابراین فلسفه در جهان به هر صورت به سیر طبیعی خود ادامه می&shy; دهد اما در شرق که منظور شرق اسلامی است
تحت تأثیر اندیشه &shy;هایی است که گرچه ظاهراً فلسفه نامیده می&shy; شود ولی در واقع ایدئولوژی است که می&shy; توان

آن را همان حکمت دانست.

این نویسنده و پژوهشگر تصریح کرد: در حوزه فلسفه هر چیزی و هر اندیشه ای مورد چون و چرا قرار می&shy; گیرد. ولی کلمه
فلسفه وقتی دارای پسوند می&shy; شود در دایره&shy; ای معین محدود می&shy; گردد و دیگر تعریف خاصی که برای فلسفه
;shy&پذیرفته شده در مورد آن صادق نیست. حقیقت این است که آنچه فلسفه اسلامی یا فلسفه مسیحی و امثال اینها خوانده می
شوند در واقع زیر عنوان حکمت قرار می&shy; گیرند و حکمت عبارت است از اندیشه&shy; هایی آمیخته با آموزه های دینی که در
نهایت می&shy; توان آنها را تفکرات تثبیت شده دانست. بنابراین برای آنچه فلسفه دینی نامیده می&shy; شود جای چون و چرا،

نقد و احتمالاً نفی وجود ندارد و در گفت وگوهای گسترده بدان میزان گشوده نیست که در فلسفه به طور عام باز است.

این محقق و پژوهشگر مسائل فرهنگی یادآور شد: فلسفه بعد از دکارت در واقع از جامعیت خود دور و به حوزه&shy; های مختلف
تقسیم شد، در نهایت فیلسوفانی با تأملات و ویژگی&shy; های معین پدید آمدند که مشخص&shy; ترین آنها در زمینه های تاریخ،
جامعه شناسی، هنر و دین است. امروز می&shy; توان فیلسوفان را بر همین اساس طبقه بندی کرد. مانند دوره قبل از دکارت دیگر
فیلسوفانی پیدا نمی&shy; شوند که در همه علوم زمان خود تبحر داشته باشند و ما شاهد یک دستگاه فکری باشیم چنانکه افلاطون و
ارسطو بودند. فیلسوفان امروزی را در واقع می &shy;توان جامعه شناس، روان شناس، تاریخ دان، هنر شناس و دین پژوه آماتور
دانست که در زمینه&shy; هایی از این دست بسیار چون و چرا می&shy; کنند بی&shy; آنکه در آن حوزه تخصص لازم را داشته

باشند.

وی افزود: در آثار ادبی و فرهنگی ایرانی نکات و نظرات فلسفی کم نیست. برای مثال نشانه&shy; هایی از تفکر هرمنوتیک را
می&shy; توان در سعدی کشف کرد و بسیاری اندیشه&shy; های فلسفی که اکنون منتسب به غرب است در تاریخ فلسفی ایران
پیش&shy;تر مطرح شده اما آنچه که باعث می&shy; شود تا فلسفه در فرهنگ ایرانی نمود پیدا نکند این است که در این فرهنگ بر
خلاف غرب نظریه&shy; پرداز وجود نداشته و این بدان می &shy;ماند که همه امکانات شکل گرفتن یک بنا و مصالح آن وجود

داشته باشد ولی کسی به عنوان معمار در جامعه پیدا نشود.

بقایی ماکان یادآور شد: جامعه ایرانی بر اساس شواهد تاریخی هیچ گاه متمایل به فلسفه نبود و به شعر بیش از فلسفه علاقه نشان

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/57235/
http://tebyan-tabriz.ir/News/57235/


می &shy;داد. ذهن ایرانی را می شود به پروانه &shy;ای تشبیه کرد که در یک بوستان مدام از گلی بر گل دیگر می&shy; نشیند و
هیچ گاه بر یک شاخه اقامت دائم ندارد. به همین سبب در طول تاریخ فرهنگی ایران جز یک یا دو تن، هرگز چهره&shy; ای ندیده
&shy;ایم که دارای دستگاه فلسفی منسجمی باشد یا آنکه نظری عمیق و دور از تأثیرات فلسفی یونان از خود مطرح کرده باشد. شاید
از همین روست که در فرهنگ عامه ایرانی هر اندیشه دست نیافتنی و غیرقابل فهم را به شعر و فلسفه نسبت می&shy; دهند و با این

عبارت معروف که فلانی فلسفه می&shy; بافد یا شعر می&shy; گوید نظر کلی را در این مورد ابراز کرده اند.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


