
پنجشنبه 16 بهمن 1404 - 07:57

«بَقِيَّتُ اللَّه»؛ سنت الهی غلبه حق بر باطل

اگر تفسیر «بَقِيَّتُ اللَّهِ» را عام در نظر بگیریم و آن را شامل هر موجود نافع الهی، از جمله خاتمالاوصیا بدانیم، «بَقِيَّتُ

اللَّهِ» بودن امام زمان(عج) با توجه به رهبری جبهه حق، از این نظر است که سنت الهی در جریان تقابل حق و باطل، بر

پایدار بودن حق و نابودی باطل قرار گرفته است.

اگر تفسير «بَقِيَّتُ اللَّهِ» را عام در نظر بگيریم و آن را شامل هر موجود نافع الهی، از جمله خاتم الاوصيا بدانيم، «بَقِيَّتُ اللَّهِ» بودن
امام زمان(عج) با توجه به رهبری جبهه حق، از این نظر است که سنت الهی در جریان تقابل حق و باطل، بر پایدار بودن حق و

نابودی باطل قرار گرفته است.

آیه «بَقِيَّتُ اللَّه»تطبيق آیه شریفه «بَقيَّةُ اللَّهِ خَيْرٌ لَکُمْ إِنْ کُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» بر وجود مقدس حضرت مهدی(عج)، به مثابه یکی از
مصادیق روشن این مفهوم، از دیرباز مورد تفحص حدیث شناسان و مهدی پژوهان قرار داشته است. یادداشت پيش رو بر آن است

تا در دو شماره، با استفاده از آیات و روایات مشتمل بر این واژه، به تبيين مصداق حقيقی بقية الله بپردازد.
بقية الله در لغت

ماده «بَقَاء» در لغت، بر معنای زندگانی، دوام و ثبات دلالت دارد. اهل لغت، از جمله فراهيدی در «العين»، جوهری در «الصحاح» و
ابن منظور در «لسان العرب» بر این معنا تصریح کرده اند. این واژه همچنين در معنای «ترصُّد»، «ترقُّب» و «انتظار» نيز استعمال
شده است. برخی لغویان معنای «نگاه منتظرانه» را برای این ریشه محتمل تر دانسته اند که پيوندی ناگسستنی با مفهوم ثبات و

بقا دارد.

واژه «بَقيَّة» نيز به «آنچه از چيزی باقی می ماند» تعریف و در متون، گاه بر مفاهيمی چون رحمت، عفو و گذشت هم اطلاق شده
است. بررسی مشتقات این ماده در قرآن کریم، مانند «بَقی»، «أبْقَى»، «باقيات» و «تُبْقِي» در آیات سوره های الرحمن، مریم،
طه، شوری، نجم و مدثر، نشان می دهد که محور معنایی آن حول بقا، دوام، ثمره و حيات است. این فهم گسترده، کليد درک

دقيق ترکيب «بقية الله» در آیات و روایات به شمار می رود.
بقية الله در قرآن

واژه «بَقِيَّة» یک بار در قرآن کریم و در آیه ۸۶ سوره هود آمده است: «بَقِيَّتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ؛ باقی مانده خدا (آنچه
خدا برای شما باقی گذارده) برای شما بهتر است، اگر ایمان داشته باشيد.» برای فهم دقيق این ترکيب، توجه به کاربردهای دیگر

ماده «ب ق ی» در سراسر قرآن ضروری است. این مشتقات با معانی مرتبطی مانند بقا، دوام و ماندگاری به کار رفته اند:

«بَقی» (یک مرتبه): «كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ؛ هر که روی زمين است، فانی می شود و فقط ذات
پروردگار تو که صاحب جلال و اکرام است، باقی می ماند.» (سوره الرحمن، آیات ۲۶ تا ۲۷)

«باقيات» (یک مرتبه): «وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ مَرَدًّا؛ و کارهای شایسته پایدار نزد پروردگارت از لحاظ پاداش
بهتر و از نظر بازگشت و عاقبت نيکوتر است.» (سوره مریم، آیه ۷۶)

«أَبْقَى» (۸ مرتبه):

«إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ؛ بی گمان ما به پروردگارمان ایمان آوردیم تا گناهانمان
و آن سحری را که به آن وادارمان کردی، بيامرزد و خدا بهتر و پایدارتر است.» (سوره طه، آیه ۷۳)

«وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ؛ و هرگز چشمانت را به سوی
نعمت های زودگذر زندگی دنيا که به برخی از آنان داده ایم تا آنان را در آن بيازمایيم، نيفکن و روزی پروردگار تو بهتر و پایدارتر است.

(سوره طه، آیه ۱۳۱)

«وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُهَا وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ أَفَلَا تَعْقِلُونَ؛ و آنچه به شما داده شده، بهره زندگی دنيا و
زیورش است و آنچه نزد خداست، بهتر و پایدارتر است. آیا نمی اندیشيد؟» (سوره قصص، آیه ۶۰)

«فَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ؛ پس آنچه به شما داده شده،

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

https://tebyan-tabriz.ir/News/208359/


کالای زندگی دنياست و آنچه نزد خداست، برای کسانی که ایمان آورده اند و بر پروردگارشان توکل می کنند، بهتر و پایدارتر
است.» (سوره شوری، آیه ۳۶)

«الْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ؛ آخرت بهتر و پایدارتر است.» (سوره اعلی، آیه ۱۷)

«قَالَ آمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَافٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ
َ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ؛ فرعون گفت: آیا پيش از آنکه به شما اجازه دهم، به او ایمان آوردید؟ به راستی که او بزرگ وَلَتَعْلَمُنّ
شماست که جادو به شما آموخته است. پس دست ها و پاهایتان را از طرف مخالف قطع می کنم و شما را بر تنه های نخل به

دار می آویزم و خواهيد دانست کدام یک از ما عذابی سخت تر و پایدارتر دارد.» (سوره طه، آیه ۷۱)

«وَكَذٰلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِآيَاتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ؛ و این گونه کسی را که اسراف کرد و به آیات پروردگارش
ایمان نياورد، کيفر می دهيم و قطعاً عذاب آخرت سخت تر و پایدارتر است.» (سوره طه، آیه ۱۲۷)

«وَأَنَّهُ أَهْلَكَ عَادًا وَثَمُودَ فَمَا أَبْقَىٰ؛ و او بود که قوم عاد و ثمود را هلاک کرد و چيزی از ایشان باقی نگذاشت.» (سوره نجم، آیات ۵۰
تا ۵۱)

«تُبْقِي» (یک مرتبه): «لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ؛ آتشی که چيزی را باقی نمی گذارد و رها نمی سازد.» (سوره مدثر، آیه ۲۸)

از مجموع این آیات چنين استنباط می شود که این ماده در منظومه معنایی قرآن، بر مفاهيم بقا، دوام، ثمره پایدار، اثر ماندگار و
حيات دلالت دارد. توجه به این دامنه معنایی در فهم دقيق ترکيب خاص «بَقِيَّتُ اللَّهِ» از اهميت بنيادین برخوردار است.

بقية الله در تفاسير

آیه شریفه «بَقِيَّتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ» (سوره هود، آیه ۸۶) از دیدگاه مفسران، تفاسير گوناگونی
دارد. در دسته نخست از تفاسير، برخی مفسران این واژه را به سود شرعی یا نعمت و روزی حلال تفسير کرده اند. این دیدگاه با
فضای آیه و آیات پيش و پس از آن که درباره گفت وگوی حضرت شعيب با قومش است، سازگاری کامل دارد. ایشان پس از بيان
احکام تجارت می فرماید: «بَقِيَّتُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ؛ یعنی آنچه خداوند برای شما باقی گذارده
(سرمایه حلال)، برایتان بهتر است، اگر ایمان داشته باشيد و من پاسدار شما (در اجبار بر ایمان) نيستم.» اگرچه این معنی با
سياق آیه هماهنگ است، اما مفهوم آیه را محدود و خاص نمی کند، بلکه آیه عام است و می تواند مصادیق دیگری را نيز

دربرگيرد.

در دسته دوم از تفاسير، عده ای دیگر معنای عام تری برگزیده و این کلمه را به پيروی از دستورات و توصيه های خدا، بهره و ثواب
الهی و رحمت و مراقبت خداوند تفسير کرده اند. این معنا نيز می تواند یکی از مصادیق «بَقِيَّتُ اللَّهِ» باشد، نه یگانه مصداق آن.

در دسته سوم از تفاسير، گروهی با نگاهی جامع تر، مفاهيمی مانند فطرت پاک، روح ایمان و تقوای حاصل از عمل به دستورات
الهی را برای «بَقِيَّتُ اللَّهِ» انتخاب کرده اند.

در دسته چهارم از تفاسير، در نگاهی گسترده، «بَقِيَّتُ اللَّهِ» به هر موجود نافع الهی که از طرف خداوند برای بشر باقی مانده و
مایه خير و سعادت می شود، تفسير شده است. بر پایه این تفسير، انبيا و اوصيای الهی از روشن ترین مصادیق «بَقِيَّتُ اللَّهِ»

خواهند بود. این تفسير، ظرفيت تطبيق مفهوم آیه بر وجود مقدس امام زمان(عج) را به روشنی فراهم می آورد.

اضافه شدن بقية به الله

اصل بقا و ماندگاری، مختص ذات الهی است و هر آنچه به خداوند منتسب شود، به اذن حق تعالی، از این بقا برخوردار خواهد بود.
این تحليل، کليد فهم نسبت «بَقِيَّة» با اسم جلاله «الله» است. بر این اساس، چگونگی انتساب در مصادیق مختلف، توضيح داده
می شود. اگر مراد از «بَقِيَّتُ اللَّهِ» در آیه، سود شرعی یا نعمت و روزی حلال باشد، علت انتساب بقای آن به خداوند این است

که این مال به اراده الهی و بر پایه سنت خداوند، رشد و نمو می کند و اثر معنوی و برکت آن، پایدار و ادامه دار خواهد بود.

اگر منظور از «بَقِيَّتُ اللَّهِ»، احکام و فرائض الهی، پيروی از دستورات و توصيه های خدا، بهره و ثواب الهی و رحمت و مراقبت
خداوند باشد، بقا و دوام آن از آن روست که به اراده خداوند، آثار این امور در دنيا تداوم دارد و ثمره و پاداش آن در آخرت، پایدار و

برقرار است.

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



و اگر مقصود، فطرت پاک و روح ایمان و تقوای حاصل از عمل به دستورات الهی باشد، انتساب آن به خداوند به این سبب است که
تحقق این آثار، فقط به اراده حق تعالی وابسته است.

حال اگر تفسير «بَقِيَّتُ اللَّهِ» را عام در نظر بگيریم و آن را شامل هر موجود نافع الهی، از جمله خاتم الاوصيا بدانيم، «بَقِيَّتُ اللَّهِ»
بودن آن حضرت با توجه به رهبری جبهه حق، از این نظر است که سنت الهی در جریان تقابل حق و باطل، بر پایدار بودن حق و
نابودی باطل قرار گرفته است: «وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا.» زیرا وجود باطل با نظام هستی ناهمگون و در
تعارض است و بقایی نخواهد داشت. در این فرآیند، انبيا و اوصيای ایشان، در مقام افراد شاخص جبهه الهی، باقی می مانند و

«بَقِيَّتُ اللَّهِ» هستند و در عصر حاضر، امام زمان(عج) مصداق این لقب است.

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


