
پنجشنبه 28 شهریور 1398 - 07:27

ابراهیم دادجو در گفتگو با مهر:

ذاتگرایی جدید، ایدهای نو و واقعگرایانه در تحول علوم انسانی است

دانشیار پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، با اشاره به جایگاه ذاتگرایی جدید و تاثیر آن بر علوم، گفت: این مبحث

می تواند ایدهای نو و واقعگرایانه در عرصه تحول علوم انسانی به شمار آید.

دانشیار پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، با اشاره به جایگاه ذات گرایی جدید و تاثیر آن بر علوم، گفت: این مبحث
می تواند ایده ای نو و واقع گرایانه در عرصه تحول علوم انسانی به شمار آید.

خبرگزاری مهر، گروه اندیشه، فاطمه فرامرزی: چندی قبل یادداشتی از «ابراهیم دادجو» دانشیار پژوهشگاه فرهنگ و
اندیشه اسلامی با عنوان «ذات گرایی جدید در علوم طبیعی و علوم انسانی (جنبش رئالیستی جدید)» به صورت
اختصاصی در اختیار خبرگزاری مهر قرار گرفت. دادجو در این یادداشت با اشاره به اینکه در عرصه «فلسفه» و «فلسفه
علم» سه جریان قابل تشخیص اند، اظهار کرده بود: این جریان ها شامل ذات گرایی و واقع گرایی قدیم پیشانیوتنی،
ضدّذات گرایی و ضدّواقع گرایی ما بعدنیوتنی و ذات گرایی و واقع گرایی جدید مابعدکوانتومی می شوند. به اعتقاد وی
جریان سوم در چهل سال اخیر به ظهور رسیده و در تقابل با جریان دوم و بسط و توسعه جریان نخست، به شدت به
توسعه و تقویت مابعدالطبیعه ذات گرایانه همت گماشته است و ایران معاصر از جریان سوم بی خبر است و همین بی

خبری عمدتاً منشأ سیطره نسبی غیرذات گرایی و غیرواقع گرایی مابعدنیوتنی بر مجامع علمی و آکادمیک است.

با توجه به اهمیت موضوع در عرصه مباحث فلسفی و از سوی دیگر امکان بحث ذات&lrm; گرایانه در علوم انسانی که به
اعتقاد «دادجو» به خوبی می&lrm;تواند ما را از سیطره مباحث قراردادگرایانه فلسفه&lrm; ها و فلسفه&lrm; علم

&lrm;های معاصر رهایی دهد، تصمیم گرفتیم با وی گفت وگویی ترتیب دهیم که در ادامه حاصل آن را می خوانید:

*شما در مقام استاد فلسفه و فلسفه علم و در جایگاه پژوهشگر علوم انسانی در سال های اخیر از «ذات گرایی
جدید» به عنوان «مابعدالطبیعه جدید» و «جنبش رئالیستی جدید» که در چهل سال اخیر به بار نشسته و عمدتاً در ایران
ناشناخته است سخن گفته و سه جریان ذات گرایی و واقع گرایی قدیم (پیشانیوتنی)، ضدّذات گرایی و ضدّواقع
گرایی(مابعدنیوتنی)، و ذات گرایی و واقع گرایی جدید (مابعدکوانتومی) را معرفی و جریان سوم را جریان جدیدی
می&lrm;دانید که در عین سرنوشت ساز بودن در عرصه علوم انسانی و علوم طبیعی در ایران ناشناخته است. برای

مخاطبان ما از این جریان بگویید و اینکه چه شد که پی به وجود آن بردید؟

;lrm&های مطرح در ایران معاصر، عموماً به جریان ضدذات گرایی و ضدواقع ;lrm&ها و فلسفه علم ;lrm&ببینید، فلسفه
گرایی مابعدنیوتنی تعلق دارند. «نیوتن»، «هیوم»، «بارکلی»، «کانت»، «پوزیتیویسم»، فلسفه&lrm; های تحلیلی و
زبانی، عمل&lrm;گرایی امثال «جیمز»، انسجام&lrm; گرایی&lrm;ها، کل&lrm;گرایی امثال «کواین»، فلسفه علم های
«پوپری»، «کوهنی»، «لاکاتوشی»، «فایرابندی»، فلسفه های علوم انسانی همچون، عقل گرایی انتقادی امثال
«پوپر»، تأویل گرایی امثال «شلایر ماخر» و «دیلتای»، پدیدارگرایی امثال «هوسرل» و «هایدگر»، تفسیرگرایی امثال
«وبر»، انتقادگرایی امثال اهالی مکتب فرانکفورت و مدافع کنونی آن «هابرماس»، مردم&lrm;نگارانه&lrm;گرایی امثال
«گارفینگل» و «مندلویتز»، واقع گرایی اجتماعی امثال «باسکار»، تأویل&lrm;گرایی مدرن امثال «گادامر» و «ریکور»،
ساختارگرایی امثال «فوکو» و «ون فراسن»، و تعداد دیگری که همگی در جرگه ضدذات گرایی و ضدواقع گرایی قرار دارند

عموم فلسفه ها، فلسفه علم ها و فلسفه&lrm;های علوم انسانی معاصر را تشکیل می&rlm; دهند.

ذات گرایی جدید به جهت همسویی آن با ذات گرایی و واقع گرایی فلسفه اسلامی می توان آن را به خوبی در جهت
پویایی و امروزین سازی فلسفه اسلامی، که مابعدالطبیعه ما، یعنی مبانی فلسفی کلیه تفکرات&lrm; ما، را تشکیل

می دهد به کار گرفت

از حدود سال های ماقبل ۱۳۹۰ با این تفطّن که این گونه تفکرات عموماً غیرواقع گرایانه اند به دنبال شناسایی یا
بازآفرینی ایده ای واقع گرایانه بودم. بسیار گشتم و در نهایت متوجه شدم جریان جدیدی وجود دارد که ایران معاصر از آن
غافل است و به جهت همسویی آن با ذات گرایی و واقع گرایی فلسفه اسلامی می توان آن را به خوبی در جهت
پویایی و امروزین سازی فلسفه اسلامی، که مابعدالطبیعه ما، یعنی مبانی فلسفی کلیه تفکرات&lrm; ما، را تشکیل

می دهد به کار گرفت. هشت سال از آشنایی من با این جریان، یعنی ذات گرایی جدید، می گذرد.

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/189346/


*در این مدت چه دستاوردهایی از این جریان داشتید؟

در طول این هشت سال، به یاری آثار خود «ذات گرایی جدید» و به ویژه به یاری نمایندگان برجسته این جریان، همچون
«برایان الیس» و «الکساندر برد»، دریافتم که «ذات گرایی جدید» مابعدالطبیعه جدیدی است. برخلاف جریان ضدذات
گرایی و ضدواقع گرایی که به ذوات و خواص ذاتی داشتن واقعیت ها باور ندارد و معرفت ما به آن ها را نه مطابق با واقع
بلکه طبق تعریف و قراردادی که از آن&lrm;ها داریم می&lrm;داند، پس از فیزیک کوانتوم، جریان ذات گرایی جدید به این
تفطّن درست راه یافته است که اشیاء (اعم از اشیاء میکروسکوپی و ماکروسکوپی) دارای ذوات و خواص ذاتی اند و
شناخت ما از آن ها شناخت ذوات و خواص ذاتی ای است که جزوی از واقعیت آن ها را تشکیل می دهند و از آنجا که

شناخت ما شناخت جزوی از واقعیت آن ها است شناختی مطابق با واقع آن ها و شناخت درستی است.

دراین&lrm;صورت، برخلاف ضدّذات گرایی و ضد واقع گرایی که معرفت ما به اشیاء را معرفتی طبق دیکته، طبق تعریف،
طبق قرارداد و بنابراین نسبی گرایانه می داند، ذات گرایی جدید بر این باور درست است که معرفت ما از اشیاء معرفتی

طبق واقع آن ها و بنابراین معرفتی صادق و غیرنسبی&lrm;گرایانه است.

برخلاف ضدّذات گرایی و ضدواقع گرایی که معرفت ما به اشیاء را معرفتی طبق دیکته، طبق تعریف، طبق قرارداد و
بنابراین نسبی گرایانه می داند، ذات گرایی جدید بر این باور درست است که معرفت ما از اشیاء معرفتی طبق واقع آن

ها و بنابراین معرفتی صادق و غیرنسبی&lrm;گرایانه است

اما ذات گرایی جدید این ایده را نه فقط در امور طبیعی و علوم طبیعی بلکه در امور انسانی و اجتماعی و علوم انسانی و
اجتماعی نیز رایج می داند. ذات گرایی جدید، علاوه بر مادیات، مجرداتی مثل خدا، نفس و عقل را نیز دارای ذوات و
خواص ذاتی واقعی و اعتباریات علوم اجتماعی را دارای ذوات و خواص ذاتی اعتباری می داند. به جای اینکه محض اعتبار

و قرارداد باشند اعتباراتی&lrm;اند که بر واقعیت&lrm;ها قائم اند.

ذوات و خواص ذاتی مادیات و مجردات و بخصوص ذوات و خواص ذاتی آدمی منشاء عاملیت انسان بوده و انسان بر پایه
همان ذوات و خواص ذاتی به اعتباراتی دست می&lrm;زند. این اعتبارات دارای ذوات و خواص ذاتی طبق اعتبار آدمی
می شوند و از این طریق بحث از این گونه اعتبارات به جای اینکه بحثی صرفاً قراردادی و نسبی گرایانه باشند بحثی قائم
به ذوات و خواص ذاتی آدمی بوده و دست کم در اعتباریاتی که عموم انسان ها دارند به ذوات و خواص ذاتی عموم

انسان قائم می شوند.

در این هشت سال دریافتم که فلسفه ها، فلسفه علم ها و فلسفه&lrm; های علوم انسانی معاصر اندیشه هایی
غیرواقع گرایانه اند و بهره برداری از آن ها ما را به بیراهه خواهد برد، همانطور که غالب کسانی که از آن ها بهره برده اند
به بیراهه رفته&lrm;اند و می روند. در این هشت سال دریافتم که با اخذ، تحلیل، نقد و بازسازی «ذات گرایی جدید» به
خوبی می توانیم فلسفه اسلامی را از عقب ماندگی و عدم پویایی رهایی داده و به فلسفه اسلامی پویا و امروزین راه

یابیم. در این صورت نگاه ما به علوم طبیعی و علوم انسانی واقع بینانه خواهد بود.

*مگر نگاه ما به علوم طبیعی و علوم انسانی غیرواقع بینانه است؟

اندیشمندان و نَه دانشمندان، عمدتاً تحت تأثیر فلسفه ها و فلسفه علم های معاصر، همچون قراردادگرایان، ذرات
میکروسکوپی را نَه موجود بلکه قرارداد می دانند. از نظر آنان، امثال الکترون، پروتون، اتم، عنصر، کروموزم، ویروس و
مولکول دارای وجودی واقعی نیستند، بلکه برای اینکه بتوانیم فرایندهای طبیعی را توضیح دهیم آن ها را فرض و قرارداد
کرده&rlm; ایم. از این&lrm;روی توضیحی هم که از آن ها می دهیم نه مطابق با واقع آن ها بلکه مطابق با تعریف و
قراردادی که از آن ها داریم خواهد بود. این دیدگاه به تدریج به اشیاء ماکروسکوپی نیز سرایت کرد و اکنون آنان عمدتاً
شناخت ما از اشیاء را نه طبق واقع آن&lrm;ها و درست بلکه طبق تعریفی که از آن ها داریم و در نهایت بهترین توضیح

در نزد دوستداران اینگونه توضیحات می&lrm;دانند.

این گونه نگاه غیرواقع&lrm; بینانه به علوم انسانی نیز سرایت کرده است. در علوم انسانی نیز امور انسانی را صرف
قرارداد بین انسان&lrm;ها می&lrm;دانند و از این&lrm; روی شناخت ما از انسان&lrm;ها را طبق قرارداد و تعریفی که
از آن&lrm;ها داریم به شمار می&lrm;آورند. در این صورت هر گروه و فرقه&lrm; ای شناخت از امور انسانی را طبق گروه
و فرقه خود، و به اصطلاح طبق پارادایم خود، تعریف و توضیح خواهد داد و به جای اینکه از امور انسانی دارای فهم
مشترکی باشیم دچار نسبی&lrm; گرایی شده و هر گروه و فرقه ای امور انسانی را طبق پارادایمی که با سایر

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



گروهی هیچ  و  هیچ&lrm;کس  صورت  این  در  داد.  خواهد  توضیح  نیست  و سنجش  قیاس  قابل  پارادایم&lrm;ها 
نمی&lrm;تواند مدعی شناخت درست امور انسانی باشد. در نتیجه به این باور دچار خواهند بود که شناخت درست

انسان و امور انسانی غیرممکن است.

*آیا «ذات گرایی جدید» می&lrm;تواند منجر به نگرشی واقع&lrm;بینانه در عرصه های علمی ما شود؟

ذات گرایی جدید صورت پیشرفته ذات گرایی قدیم و ذات گرایی در فلسفه اسلامی است. ذات گرایی جدید و به ویژه
تحلیل، نقد و بازسازی آن می&lrm;تواند به فلسفه اسلامی پویا و امروزین رهمنون شود. فلسفه اسلامی امروزین نیز
می&lrm;تواند مبانی فکری فلسفی واقع&lrm; بینانه&lrm;ای را در فهم و توضیح علوم و امور در اختیار ما قرار دهد. بر
این اساس می&lrm;توانیم دریابیم که کشف یا شناخت اشیاء و امور به شناخت ذات و خواص ذاتی آن&lrm;ها است.
شناخت مادیات و مجردات به شناخت ذات و خواص ذاتی واقعی آن&rlm;ها و شناخت اعتباریات به شناخت ذات و خواص
ذاتی اعتباری آن&lrm;ها است. اعتباریات علوم اجتماعی نیز آنجا که اعتبارات تجربی&lrm;اند به تجربه، آنجا که اعتبارات

عقلی&lrm;اند به عقل و آنجا که اعتبارات نقلی اند به نقل و منابع منقول دینی و غیردینی وابسته&lrm;اند.

ذات گرایی جدید صورت پیشرفته ذات گرایی قدیم و ذات گرایی در فلسفه اسلامی است. ذات گرایی جدید و به ویژه
تحلیل، نقد و بازسازی آن می&lrm;تواند به فلسفه اسلامی پویا و امروزین رهمنون شود

در این هنگام، در بحث ارتباط علم و دین، معلوم می&lrm;شود که کشف یا شناخت کدامین اشیاء یا امور به علم و
کدامین اشیاء یا امور به دین وابسته است. و آیا رسالت دین بر معرفی و شناسایی هر چیزی (اعم از تجربی، عقلی،

نقلی) است یا فقط بر معرفی و شناسایی اموری است که در جهت سعادت و آخرت آدمی قرار دارند.

به خوبی می توان دریافت که شناخت مادیات به شناخت ذوات و خواص ذاتی آن&lrm;ها از راه تجربه است و دین آن را
به تجربه سپرده است، شناخت مجردات به شناخت ذوات و خواص ذاتی آن ها از راه عقل است و دین آن را به عقل
سپرده است (و البته آنجا که در جهت هدایت آدمی باشند دین نیز از باب اینکه تأییدکننده عقل و جزوی از عقل و بلکه
رئیس&lrm;العقلاءاست سهیم است) و شناخت اعتباریات به ذوات و خواص ذاتی اعتباری آن ها است، منتهی اعتباریات
تجربی از راه تجربه، اعتباریات عقلی از راه عقل، اعتباریات نقلی بشری از راه منابع منقول بشری، و اعتباریات نقلی

دینی از راه منابع منقول دینی به دست می آیند.

دین هرچند از همه منابع تجربی، عقلی، و نقلی، در جهت هدایت آدمی بهره برده است، امور تجربی را با تأیید تجربه،
امور عقلی را با تأیید و آنجا که لازم باشد با تهذیب عقل، و امور نقلی دینی را با تأسیس نقلی خود به کار گرفته است.

بازسازی«ذات گرایی جدید» و فلسفه اسلامی امروزین به درستی نشان می&lrm;دهند که چگونه می&lrm;توان، در
عرصه علوم، از امثال علوم طبیعی، علوم انسانی، و علوم انسانی اسلامی، و در عرصه امور از امثال الگوی اسلامی
ایرانی پیشرفت و تمدن نوین اسلامی، توضیحات و راهکارهای واقع&lrm;بینانه &rlm;ای به دست داد و بدین ترتیب

مسائل و مشکلات اجتماعی را به نحوی واقع بینانه حلّ و فصل کرد.

*به طور کلی برای شناسایی و بازسازی جریان «ذات گرایی جدید» چه فعالیت هایی تاکنون داشتید؟

Ellis,  Brian,  Scientific) گرایی علمی  ذات  یعنی  در عرصه علوم طبیعی،  این جریان  کتاب  تأثیرگذارترین  نخست 
Essentialism, Oxford, ۲۰۰۱) ، را مورد ترجمه و پژوهش قرار داده و در شرف چاپ قرار داده &rlm;ام. دوم تأثیرگذارترین
Ellis,) گرایی اجتماعی، مابعدالطبیعه جدید;lrm&کتاب این جریان در عرصه علوم انسانی و علوم اجتماعی، یعنی انسان
Brian, Social Humanism, A new metaphysics, Routledge, ۲۰۱۲)، را در دست ترجمه و پژوهش دارم. همچنین مقاله
&lrm;ای تحت عنوان «ذات&lrm; گرایی جدید در فلسفه علم معاصر (جریانی مهم اما ناآشنا در ایران معاصر)» را در
نشریه «ذهن»، شماره ۷۴، تابستان ۱۳۹۷، منتشر ساخته&lrm;ام. این مقاله را به همراه ترجمه شش مقاله جدید
مربوط به جریان ذات&lrm;گرایی جدید تحت عنوان «ذات گرایی جدید در فلسفه علم معاصر» در شرف چاپ دارم. در پی
بازسازی معرفت&lrm;شناسی ذات&lrm;گرایی جدید، تحقیق «واقع&lrm;گرایی در علوم انسانی اسلامی» را در شرف
آثار این  را در دست تحقیق دارم. (ناشر همه  بر علوم»  تأثیر دین  چاپ، و تحقیق «ذات&lrm;گرایی جدید و حدود 
پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی است.) چندین مقاله تألیف شده نیز دارم که برخی محدودیت ها مانع انتشار

آن&lrm;ها است.

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



*فکر می&lrm;کنید در جهت اشاعه و بازسازی جریان «ذات&lrm;گرایی جدید» چه اقداماتی باید در عرصه علمی کشور
صورت پذیرد؟

جریان «ذات&lrm;گرایی جدید» جریان واقع گرایانه &rlm;ای در مقابل تقریباً کل فلسفه ها، فلسفه علم&lrm;ها و
فلسفه های علوم انسانی غیرواقع&lrm;گرایانه معاصر است. ضرورت دارد خود پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی و
سایر مراکز آموزشی و پژوهشی مرتبط با فلسفه، فلسفه علم و فلسفه های علوم انسانی در جهت شناسایی،
بازسازی، و بهره برداری از این جریان سرمایه&lrm;گذاری&lrm;های علمی و مالی بالایی را معمول دارند. در این صورت

می&lrm;توان امیدوار بود که بخش اعظم مجامع علمی و آکادمیک کشور بتوانند خود را از ناواقع گرایی رها سازند.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


