
دوشنبه 03 تیر 1398 - 07:11

اثبات اصالت آذربایجانی یکی از عارفان قرن سوّم هجری

ابوبكر حسين بن علي بن يزدانيار اورمیه ای، یکی از چهره های برجستة تصوّف آذربايجان در اواخر سده سوم و اوایل

سده چهارم هجري است.

نصر: ابوبكر حسین بن علي بن يزدانیار اورمیه ای، یکی از چهره های برجستة تصوّف آذربايجان در اواخر سده سوم و
اوایل سده چهارم هجري است.

یکی از حواشی موجود پیرامون شرح حال این چهره اصیل تصوف، راه يافتن يك شهبه تاريخي در خصوص نام شهر
اوست. نویسنده در این یادداشت کوتاه، در پی اثبات اصالت آذربایجانی ابن یزدانیار بر آمده است.

«متأسفانه در ضبط نام شهر ابن يزدانیار، براي بعضي كاتبان قديم ابهامي وجود داشته است. در متن طبقات الصوفیه
سلمي، نام شهر او «اُرمیـ&zwj;ة» آمده، امّا در رساله قشیريّه به صورت «ارمینیه» ضبط شده است. ولي «ارمنیّه»
قطعاً تصحیف است؛ و صورت صحیح آن بايد «اُرمیه» باشد، چه كلابادي در التعرّف، او را از مشايخ جبال دانسته و سلمي
يكي از سخنان او را از قول علي بن ابراهیم اُرموي ـ كه ظاهراً همشهري او بوده ـ نقل كرده است. از كلابادي و سلمي
صريح تر، خواجه عبدالله انصاري است كه ابن يزدانیار را «ارموي» خوانده و گفته است كه وي «اُرُمي» بوده و حتي گفته
است كه «گور وي به اُرُمي» است. از نويسندگان متأخر، حمدالله مستوفي هم او را اهل «اورمیه» دانسته و جامي هم

در نفحات الانس، نسبت او را ارموي ذكر كرده است» (پورجوادي، 1377: 70).

در پیگیری نظر پورجوادی، نبايد نوشته ابونصر سراج در اللّمع را از نظر دور داشت. او در نقل مخالفت و دشمني شبلي با
ابن يزدانیار مي نويسد كه دشمني شبلي با ابن يزدانیار به حدي بود كه روي ابن يزدانیار، اسم گذاشته بود و او را «گاو
ارمني» خطاب مي كرد و وقتي كسي از آن ناحیه مي آمد از او مي پرسید: «از گاو ارمني چه خبر؟!». اين عبارت در متن

اللّمع، «ثورالارمني» ضبط شده كه البته به نظر، تصحیفي از «ثور الاُرَموي» است.

ظاهراً عقیده استاد بديع الزمان فروزانفر هم بر ارومیه اي بودن ابن يزدانیار است. استاد در پاورقي ترجمه رساله قشیريه،
كه ابن يزدانیاردرآن، ازاهالی«ارمنیه» خوانده شده، چنین توضیح مي دهند: «[ارمنیه] چنین است در متن عربي و ظاهراً

بايد «ارمیه» باشد چنان كه در طبقات الصوفیه سلمي و نفحات الانس آمده است» (قشیري، 1374: 77).

گویا در مقطعی، شباهت ظاهري و قرابت املايي «ارمیه» و «ارمنیه» باعث اشتباه مورّخان و صاحبان متون تصوّف درباره
نام شهر ابن يزدانیار شده است.

روايت ابن بزاز اردبیلي در صفوة الصفا مبني بر زيارت مزار ابن يزدانیار در «ارمیه» توسط شیخ صفي الدين اردبیلي،
ترديدي در ارومیه اي بودن او و اشتهار خاك جايش در میان صوفیه سده هشتم آذربايجان باقي نمي گذارد (ابن بزاز،

.(763 :1376

بهتر است در اين بخش، نظر مرحوم استاد عبدالحسین زرين كوب را نیز كه حاوي نكته اي مهم و قابل توجه است، نقل
كنیم. «شايد نسبت ارموي او با نسبت ارمني منافات نداشته باشد و در اصل كردي ارموي بوده است كه خانواده اش در

ولايت ارمنیه مي زيسته اند» (زرين كوب، 1379: 128).

افزون بر اصالت آذربایجانی ابن یزدانیار، مسئله اي دیگر كه در مورد زندگاني او وجود دارد، اين است كه نه سال تولد او
براي ما معلوم است و نه سال درگذشت او. همه منابع در اين مورد خاموش اند. امّا قرائن موجود، نشان مي دهد كه وي

در نیمه دوّم قرن سوّم زندگي مي كرده و معاصر جنید و شبلي بوده و احتمالاً در اوائل قرن چهارم درگذشته است.

«سلّمي اقوالي از ابن يزدانیار را با واسطه ابوبكر رازي، محمدبن عبدالله بن محمد شاذان نقل مي كند. چون فوت رازي
در سال 376 بوده و لذا مي توان حدس زد كه ابن يزدانیار دهه اوّل يا حتي سال هايي از دهه دوّم و نیز دهه سوّم قرن
چهارم را هم درك كرده باشد» (پورجوادي، 1377: 70). صمد موحّد نیز سال وفات ابن يزدانیار را 333 هجري دانسته

است (موحد، 1390: 53).

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/188390/


اگرچه میان ابن يزدانیار اورمیه اي و مشايخ خراسان ارتباطي مستقیم و مريدانه وجود نداشته، منتها گرايش فكري و
عقیدتي وي به پیران خراسان موجب شده است كه برخي تعلیمات و بن مايه هاي فكري خراسانیان به واسطه او در
مكتب عرفان آذربايجان مجال ظهور و بروز يابد؛ به همین دلیل ذكر نام او در بحث مهم مناسبات عرفاني مشايخ تبريز و

پیران خراسان امري گزيرناپذير است(در این خصوص نک: طاهری خسروشاهی،27:1395).

بحث درباره قرابت فكري ابن يزدانیار با مشايخ خراسان از مسئله «مشاجرات لفظي و منازعات فكري او با صوفیان بغداد»
آغاز مي شود. به ديگر سخن، منازعات فكري وي با صوفیان بغداد، قرابت انديشة او با مشايخ خراسان را در پي داشته

است.

يكي از محققان معاصر به نقل از طبقات الاولیاء ابن ملّقن مي نويسد: «نظر ابن يزدانیار راجع به صوفیه در شهرهاي
مختلف يكسان نبود. او معتقد بود كه صوفیان خراسان اهل عمل اند ولي اهل سخن نیستند؛ صوفیان بغداد اهل سخن
گفتن&shy;اند ولي عمل ندارند؛ صوفیان بصره قول و عمل هر دو را دارند و صوفیان مصر به عكس، هیچ يك را ندارند»

(پورجوادي، 1377: 88).

البته با توجه به اين كه اساس تصوّف عمل است، اظهارنظري كه ابن يزدانیار در حق صوفیان بغداد كرده ، فرق چنداني با
اظهارنظر او در حق صوفیان مصر ندارد. نظر او درباره صوفیان خراسان مثبت است، همچنان كه نظر نويسندگان خراساني
از جمله خواجه عبدالله انصاري، ابوعبدالرحمن سلمي، امام قشیري، خرگوشي نیشابوري و... نیز نسبت به او منفي

نیست. در مجموع بايد گفت خراساني ها عمدتاً سعي كرده اند از ابن يزدانیار به نحوي دفاع كنند.

درگیري ابن يزدانیار ارومیه اي با صوفیان بغداد، موضوعي است كه نويسندگان قديم خراساني، ضمن دفاع جانانه از عارف
آذربايجاني، با آب و تاب درباره آن سخن گفته اند.[1]

عبدالرحمن سلمي پس از آن كه ابن يزدانیار را از «طبقه چهارم مشايخ صوفیان» برشمرده، عبارتي مهم درباره مشرب
عرفاني وي ذكر كرده است. «وَ مِنْهُم اِبن يَزدانیار، مِنْ اَهْل اُرمیه لَهُ طَريقَة في التَصَّوفِ يَخْتَّصُ بِها وَ كانَ يَنكر عَلي بَعضِ

مَشايخِ العَراقِ اَقوالُهم وَ كانَ عالِماً بِعُلومِ الظاهِرِ وَ عُلومِ المعامِلاتِ وَ المعارِفِ» (سلمی، 1372: 406).

از نوشته سلمي چنین برمي آيد كه ابن يزدانیار داراي مشرب خاصي در تصوف بوده و از علوم ظاهري (فقه و حديث) و
علوم معاملات (آداب و اعمال سالكان) و از معارف صوفیه آگاه بود.

امام قشیري نیز در رساله، ابن يزدانیار را دانشمندي باتقوا معرفي مي كند. «لَهُ طَريقَةُ يَخْتَصُ بِها فِي التَصَّوفِ وَ كانَ
عالِماً وَرعاً» (قشیري، 1974، ج 1: 201) در ترجمه فارسي همین بخش از رساله قشیريّه مي خوانیم: «وي را اندر

تصوّف طريقتي بود مخصوص وي و عالمي با ورع بود» (همو، 1374: 77).

از ديگر خراسانیاني كه به ياد كرد ابن يزدانیار پرداخته، خواجه عبدالله انصاري هروي است. وي عارف ارومیه اي را
«مردي بزرگ» مي داند كه در باطن «محقّق» بود و «سیّد اين طايفه» محسوب مي شد (انصاري هروي، 1362: 391 و

.(463

توصیف ابن يزدانیار ارموي به عنوان «مردي بزرگ»، «محقّق» و «سیّدطايفه» از سوي خواجه عبدالله انصاري، حاكي از
هم مشربي و وحدت سلیقه آنها و همسويي آراي ايشان در تصوّف است. «به نظر مي رسد كه مشرب ابن يزدانیار،
او [در مكتب عرفان خراسان] يعني تصوّفي كاملاً از نوع تصوّف خواجه عبدالله انصاري و نظاير  تصوّفي بوده است 
متشرّعانه كه با هرچه بدعت تلقّي مي شد، مخالفت مي ورزيد... چنین مي نمايد كه همین مشرب است كه در اوايل

قرن چهارم از طريق ابن يزدانیار در آذربايجان جلوه گر شد» (موحد، 1390: 37).

قرابت فكري ابن يزدانیار و جايگاه برجسته او در میان مشايخ خراسان را بايد زمینه ساز ورود بنیادهاي اصیل تصوف
خراسان به میان مكتب عرفاني تبريز دانست. بنیادهايي كه عناصري چون شريعت محوري، مخالفت با بدعت، پرهیز از
آداب مريد پروري، احترام ويژه به مباني ديني به ويژه كتاب خدا و... را شامل مي شود. همه اين عناصر را مي توان از

ويژگي هاي بارز و مشترك میان عرفان خراسان و آذربايجان دانست.

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



«خواجه [عبدالله انصاري] در رساله «چهل و دو فصل»[2] [نیز] از ابوبكر يزدانیار با تكريم و تعظیم نام مي برد» (موحد،
1390: 34) و سخني از او نقل مي كند: «ابوبكر حسین بن علي بن يزدانیار از بزرگان بوده است از اُرمیه و او مخصوص
است به طريقت خويش در تصوّف و عالم بود هم به شريعت و هم به طريقت؛ صحبت او با عبدالله مغربي و ابوبكر رازي و

ابوبكر بیكندي و جز ايشان...» (انصاري هروي، 1377: 32).

ذكر نام ابن يزدانیار توسط خواجه عبدالله انصاري در كنار صوفیان صاحب راي آن عصر، نشان از جايگاه برجسته ابن
يزدانیار در نزد او دارد.

همچنین نام ابن يزدانیار در كتاب «التعرّف» ـ از معتبرترين متون صوفیه ـ در رديف رجال صوفیه ذكر شده و نمونه اي از
اقوال او بیان گرديده است. اين مسئله حاكي از اهمیت او در میان اهل طريقت است؛ چنانچه تلخیص كننده ناشناس
«شرح تعرّف» نیز سخنان او را شرح كرده (خلاصه شرح تعرّف، 1349: 456) و امام قشیري نیز بارها تحت نام «بوبكر

حسین» و «ابن يزدانیار» رواياتي از اقوال او بیان كرده است (قشیري، 1374: 77، 143، 545).

چنانچه پیشتر گذشت اطلاعات ما در خصوص جزئیات حیات ابن يزدانیار ـ حتي سال تولّد و درگذشت او ـ محدود به حدس
و گمان و نظريه پردازي است و منابع در اين خصوص سكوت اختیار كرده اند. همین قدر دانسته است كه «يزدانیار پس از
مدتي اقامت در بغداد، به زادگاه خود ارومیه بازمي گردد و به نشر طريقه خاص خويش مشغول مي شود»(موحّد، 1390:
53). همچنین می&shy;دانیم كه «جدّ وي يزدانیار است كه نام ايراني داشته و ظاهراً زرتشتي بوده و خانواده او در
ارومیه نیز وارث تعالیم معنوي ايرانیان بوده اند. معمولاً حكما و بزرگان ديني، در اين دوره از خانواده هاي متمكّن و با

فرهنگ بودند و اين معني، احتمالاً در مورد ابن يزدانیار هم صدق مي كند» (قربان نژاد، 1384: 74).

از نوشته مؤلف «تاريخ ارومیه» چنین برمي آيد كه خاك جاي ابن يزدانیار، بیرون دروازه شهر بود امّا توسعه شهر در دوره
هاي متأخّر سبب شده كه مقبره شیخ و گورستان اطراف آن، معروف به «قبرستان شیخ ابوبكر» داخل شهر قرار گیرد.
«مقبره شیخ در زماني كه قبرستان ها را در داخل شهر موقوف مي كردند، خراب گرديد و سنگ قبر آن را به موزه بردند.
اكنون در محل قبرستان شیخ، «دبیرستان نويد» احداث گرديده است. روي سنگ قبر شیخ اين عبارت حك شده بود:
«هذا القبر الشیخ الفاضل الكامل شیخ ابوبكر حسین بن علي ارموي يزدانیار زينهاراني، تاريخ ثلاث و ثلاثین و ثلاثه مأة»

(كاوياني، 1378: 473).

پیشتر نیز بیان شد كه از روايت ابن بزّاز در صفوة الصفا چنین برمي آيد كه مزار ابن يزدانیار، مدت ها محل اجتماع
صاحبدلان و سالكان راه بوده و از جمله شیخ صفي الدين در سفري كه به ارومیه داشته «هوس زيارت شیخ ابوبكر
يزدانیار» را كرده است (ابن بزّاز، 1376: 763). خواجه عبدالله انصاري هم در طبقات، «گور وي» را «به اُرُمي» گفته

است. (انصاري هروي، 1362: 452).

آخرين نكته درباره ابن يزدانیار كه شايد ذكر آن در اين یادداشت خالي از فايده نتواند بود، حاشیه علامه فقید محمّد
قزويني بر كتاب «شدّ الازار» است كه در ضمن بحث پیرامون گوينده عبارت معروف «امسیتُ كرديا واَصْبحَتُ عربیاً» شكل

گرفته است.

به اعتقاد علاّمه، حسام الدين چلبي ـ مشوّق مولانا در سرودن مثنوي ـ از اخلاف ابن يزدانیار ارومیه اي به عنوانِ گوينده
اين عبارت معروف محسوب مي شود. «ظن قوي حاصل مي شود كه حسین بن علي بن يزدانیار اُرموي در [كتاب]
«تلخیص الاثار» عیناً همان جدّ اعلاي چلبي حسام الدين حسن معروف به ابن اَخي ترك بوده است تقريباً بدون شك و

شبهه» (جنید شیرازي، 1328: 512).

یادداشت از: محمّد طاهری خسروشاهی

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


