
پنجشنبه 09 اسفند 1397 - 07:21

یادداشت؛

نقد فلسفی «لذت زیبایی»

اگر هنر با اوصاف فطری و طبیعی انسان و سپس با اوصاف الهی طبیعت همراه شد، آنگاه می توان آن هنر را، هنر دینی

دانست.

اگر هنر با اوصاف فطری و طبیعی انسان و سپس با اوصاف الهی طبیعت همراه شد، آنگاه می &shy;توان آن هنر را، هنر
دینی دانست.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی از حجت الاسلام سیدحسین حسینی عضو هیئت علمی پژوهشگاه علوم
انسانی و مطالعات فرهنگی است که در ادامه می خوانید؛

می &shy;توان ساعت&shy; ها نشست و از یکخط زیبا لذت برد؛ همچنان که می &shy;توان ساعت&shy; ها نشست
و از هنر زیبا، و انسان زیبا، و طبیعت زیبا نیز لذت برد...

یک معیار مشترک اما، پرچالش وجود دارد؛ خطی مشترک از لذت زیباییِ یک خط تحریری تا هنر انسانی و تا انسان
;shy&توان هم ;shy&و چارچوب های زیبایی و لذت انسانی را می ;shy&طبیعی و تا طبیعت الهی؛ چه اینکه معیار

داستان دانست.

لذت انسان در سازواری و تناسب با شاخصه &shy;هایی است که مولفه &shy;های زیبایی قلمداد می شوند.

پس اگر از این خط، لذت می &shy;بریم چون زیباست؛ و زیباست، به دلیل وجود نشانه &shy;های زیبایی مانند:

یک: «هماهنگی و نظم»، در برابر بی &shy;تناسبی، بی &shy;توازنی، آشفتگی، و بهم&shy; ریختگی(۱).

دو: «ساده و بی &shy;تکلّف»، در برابر پیچیدگی &shy;های غیر طبیعی و مصنوعی تظاهرآمیز.

سه: «آرامش و سکون»، در برابر امری که به ایجاد اضطراب و آشوب های روانی و فکری می&shy; انجامد.

چهار: «ظرافت و دقت»، در برابر درشتی، زمختی، و بی &shy;توجهی به ریزه &shy;کاری های هنری.

پنج: «تحرّک و تغییر»، در برابر امر ساکن، راکد و بَسیطی که غیر قابل انعطاف است.

شش: «شور و وَجد» و ایجاد انگیزۀ مدام، در برابر تغییر یکنواخت و حرکت ثابت.

هفت: «استحکام و اصالت»، در برابر امری متزلزل، بی&shy; بنیان، و همراه با شلختگی.

هشت: «قوّت و عُمق»، در برابر ضعف، و یا تأثیرگذاری اموری مقطعی، زودگذر و موقتی.

نه: «قدرت و مهارت»، در برابر کارهای ابتدایی و غیرتخصصی.

ده: «گرم و صمیمی»، در برابر امری سرد، بی &shy;روح و بدون جاذبه &shy;های برقراری ارتباط با مخاطب.

یازده: «قانون&shy;مند و جهت &shy;دار»، در برابر امر بی &shy;قاعده و فاقد قواعد و منطق خاص.

دوازده: «تعالی و پیش &shy;روندگی»، در برابر امور پَست و پَلشت که فاقد توان افزایی رشد و تعالی روحی&shy; اند
چرا که امر زیبا، انسان را به سمت اعتلاء و ارتقاء انسانی سوق می &shy;دهد.

سیزده: «جَلای روح و تجلّی پاک نَفسی»، در برابر ظهور اوصافی مانند نفاق و دروغ، چه اینکه اثر زیبا به انسان، حسّ

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/186926/


پاکی و بی آلایشی می &shy;بخشد.

چهارده: «جنبۀ کمالی و آرمانی»، در برابر امور نفرت انگیز؛ انسان از زیبایی لذت می &shy;برد چرا که جنبۀ استکمالی
خود را در آن می&shy; بیند یعنی امر زیبا را، درجه&shy;ای از مراتب کمال و آرمان خود تلّقی کرده که از رسیدن به آن

لذت خواهد برد.

پانزده: «حس تصّرف و مالکیّت»، در برابر حالت وحشت و ترسِ منفعلانه؛ امر زیبا برای انسان، لذّت بخش است چرا که
خود را به نحوی مالک آن دانسته و حسّ می &shy;کند در آن امر، تصرّف (هرچند روحی) دارد.

و شانزده: «رازآلودگی و دارای بُطُون»، در برابر مقوله &shy;های کاملاً صوری و شکلیِ محض که با وضوح فرمالیستی و
بدون نیاز به پرده&shy; برداری&shy; های کنجکاوانه همراه هستند.

بدین سان می&shy; توان به دایرۀ سخن، عمومیت بخشید و مولفه &shy;های شانزده &shy;گانۀ فوق را، نه تنها
نشانه &shy;های یک خط زیبا، که نشانه&shy; های هنر زیبا (اوصاف هنر انسانی و دینی )، و سپس نشانه &shy;های

انسان زیبا (انسان طبیعی و فطری)، و سپس نشانه&shy; های طبیعت زیبا (طبیعت الهی) دانست.

اگر هنر با اوصاف فطری و طبیعی انسان و سپس با اوصاف الهی طبیعت همراه شد، آنگاه می &shy;توان آن هنر را، هنر
دینی دانست والاّ فلا.

سعی کنیم مانند این خط شویم، که؛ خط خوب، تمرینِ فکر خوب؛ و فکر خوب، تمرینِ عمل خوب؛ و عمل خوب، تمرینِ روح
خوب است.

;hellip;&hellip;&hellip;&hellip;&hellip;&hellip;&hellip;&hellip&

(۱). شاید تعبیر مانرو بیردزلی (M.Beardsley ) زیبایی شناس برجسته از «وحدت» نزدیک به شاخصۀ هماهنگی و نظم
باشد، آنجا که وی برای شایستگی دریک اثر هنری به سه معیار زیباشناختی اشاره کرده یعنی؛ وحدت، پیچیدگی، و
از نقل دیدگاه ساختارگرایانۀ وی، به نقد آن پرداخته است. ر.ک: لایس، عمق. کالین رایس (Colin Lays) نیز پس 

کالین(۱۳۸۵) نقد هنر، ترجمه امیر مازیار و امیر نصیری، تهران، انتشارات فرهنگستان هنر.

نوئل کارول (Noel Carroll) نیز در کتاب «درآمدی بر فلسفه هنر»، آنجا که میخواهد به تعریفهای مختلف تجربه زیبایی
(Affect-oriented account) و روایت تأثیر محور (Content-oriented account )شناسانه بپردازد، به دو روایت محتوا محور
اشاره میکند و در ذیل روایت محتوا محور که به بیان وی، تجربه صفات زیبایی شناسانه اثر است، از صفات زیبایی
شناسانه که عبارت از صفات بیانی اثر است یعنی صفاتی که ظاهری چشم نواز به اثر می بخشد، یاد میکند و این

.(Intensity) و شدت ،(Diversity) تنوع ،(unity)صفات را به سه دسته عام تقسیم می کند: وحدت

وی وحدت اثر را به نسبت &shy;ها و روابط صوری آن معنا کرده و می گوید هرگاه مولفه&shy; های اثر بعضاً یا کلاً
هماهنگ باشند، آن اثر یکپارچه است. این یکپارچگی یا به خاطر مضامین تکرار شونده است که شباهت ها، تداعی
کنندۀ یکدیگرند یا اجزاء اثر جلوه&shy; های یگانه و منسجم به آن می بخشند. ر.ک: کارول، نوئل (۱۳۹۲) درآمدی بر

فلسفه هنر، ترجمه صالح طباطبایی، تهران، موسسه تألیف، ترجمه و نشر آثار هنری.

با این وجود، بنظرنگارنده، تعبیر هماهنگی و نظم مناسب&shy;تر از عنوان وحدت است چرا که ظاهراً تأکید کارول بر
وحدت، بیشتر ناظر بر یکپارچگی و یگانگی و یکدست بودن است حال آنکه امکان دارد اثری هنری، یکدست و یکپارچه
نبوده اما از نظم تعریف شده&shy; ای برخوردار باشد یعنی در عین اینکه جلوه&shy;ای از کثرت و عدم یگانگی دارد اما از
نظم خاصی پیروی کند و به همین دلیل زیبا دانسته می شود. با این همه، اگر شاخصه وحدت نزد کارول را با مفهوم
شاخصه هماهنگی یکی بدانیم، فاصله زیاد و پررنگی بین این دو وجود ندارد و می توان بدون توجه به چنین دقایقی، این

دو را به یک معنا دانست!

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


