
پنجشنبه 10 آبان 1397 - 07:25

یادداشتی از مصطفی دلشاد تهرانی؛

معیار شناخت جامعه سالم از ناسالم، حکمت است/ جایگاه حکمت در زندگی

آن چیزی که میتواند مردمان را از گمگشتگی، گمراهی، گردن فرازی و خودکامگی نجات بخشد، حکمت است و این

خود معیاری است برای شناخت انسانِ راهیافته از راهیایافته؛ معیار شناخت جامعه سالم از ناسالم.

آن چیزی که می&zwnj;تواند مردمان را از گمگشتگی، گمراهی، گردن فرازی و خودکامگی نجات بخشد، حکمت است و
این خود معیاری است برای شناخت انسانِ راه&zwnj;یافته از راه&zwnj;یایافته؛ معیار شناخت جامعه سالم از ناسالم.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی است که مصطفی دلشاد تهرانی، نهج البلاغه پژوه و استاد حوزه و دانشگاه
در مورد جایگاه حکمت در زندگی براساس نهج البلاغه نوشته است:

امیرمؤمنان علی(ع) سخنی درباره جایگاه حکمت فرموده که بسیار درخور توجه و تأمل است: &laquo;وَ اعْلَمُوا أَنهُ لَیْسَ
مِنْ شَیْءٍ إِلا وَ یَکَادُ صَاحِبُهُ یَشْبَعُ مِنْهُ وَ یَمَلهُ إِلا الْحَیَاةَ، فَإِنهُ لاَ یَجِدُ فِی الْمَوْتِ رَاحَـةً. وَ إِنمـَا ذلِکَ بِمَنْـزِلَةِ الْحِکْمَةِ التِی
وَ کُلهُ  الْغِنَی  ا  فِیهَ وَ لِلظمْآنِ،  رِی  وَ  الصماءِ،  لِلاْذُنِ  سَمْعٌ  وَ  اءِ،  یَ الْعَمْ یْنِ  لْعَ لِ رٌ  بَصَ وَ  الْمَیِتِ،  لْقَلْبِ  لِ اةٌ  یَ حَ هِیَ 

السلاَمَةُ.&raquo;(نهج البلاغه، خطبۀ ۱۳۳)

بدانید که هیچ&zwnj;چیز نیست؛ جز این&zwnj;که دارنده&zwnj;اش از آن سیر شود و از داشتن آن دلگیر، مگر زندگی ـ
که بر آن چیزی نگزیند ـ چه در مرگ آسایشی نبیند و آن همانندِ حکمت است که حیاتِ دلِ مرده است، و داروی جانِ
افسرده؛ چشم کور را بینایی است و گوشِ کر را موجب شنوایی. سیراب&zwnj;کننده تشنه ـ حقیقت ـ است، و در آن

همه بی&zwnj;نیازی و سلامت.

حکمت، اساس زندگی متعالی و حقیقت زندگی معنوی است. همه چیز فانی است و انسان از امور فانی گریزان است،
خواهان امور جاویدان است، از امور جاودان سیر و دل&zwnj;زده نمی&zwnj;شود. انسان خواهان حیات است؛ و حکمت،
حیات است؛ حیاتِ دل مرده است. حکمت، حیاتِ نظر و عملِ آدمی است، و اگر حکمت از نظر و عمل گرفته شود، نظر و
عمل بدون حیات می&zwnj;شود. حکمت نظری مایه حیات نظر، و حکمت عملی مایه حیات عمل است؛ و در نظر و عمل

حکیمانه همه بی&zwnj;نیازی&zwnj;ها و سلامت&zwnj;ها نهفته است.

امیرمؤمنان علی (ع) در نامه تربیتی خود به حضرت مجتبی(ع) که در آن به او چگونه زیستن و چگونه سلوک کردن را
نَوِرْهُ وَ  بِالْیَقینِ،  قَوِهْ  وَ  بِالزهَادَةِ،  أَمِتْهُ  وَ  بِالْمَوْعِظَةِ،  قَلْبَکَ  آموخته است، چنین می&zwnj;فرماید: &laquo;أَحْیِ 
بِالْحِکْمَةِ.&raquo;(نهج البلاغه، نامۀ ۳۱) دلت را به اندرز زنده&zwnj;دار، و به پارسیایی بمیران، و به یقین نیروبخش، و

به حکمت روشن گردان.

لطافت و  رقت  را  دل  آن&zwnj;چه  یعنی  موعظه،  با  را  دل  که  می&zwnj;کند  سفارش  علی(ع)  امیرمؤمنان 
می&zwnj;بخشد و قساوت و خشونت را می&zwnj;زداید، و منع نسبت به بدی و زشتی می&zwnj;آورد،زنده بدارید، و
سرکشی&zwnj;های نفس را با پارسایی مهار سازید، و آن را با یقین به حق نیرو بخشید و آن&zwnj;گاه دل و وجود

خود را با حکمت روشن گردانید.

آن&zwnj;که به حریت رسد و به حکمت منور گردد، اهل حکمت است، زیرا تا زمانی که قساوت و خشونت در آدمی
باشد، و سرکشی&zwnj;ها مهار نشده باشد، حکمت در جان انسان قرار نمی&zwnj;یابد. رفتار و کردار حکیمانه
محصول دل و جانی است که به نور حکمت روشن شده باشد و در این صورت است که انسان رفتار و کردار غیرخردمندانه
نخواهد داشت؛ و چون دل و جان آدمی از نور حکمت بی&zwnj;بهره باشد، سر از جاهلیت درمی&zwnj;آورد. اگر انسان
به کمالِ حکمت تربیت نشود، در مسلخ جاهلیت از انسانیت بیرون می&zwnj;رود و از انسانی که در مرتبه جاهلیت و
حیوانیت قرار گیرد جز جاهلیت و حیوانیت ظهور نمی&zwnj;کند؛ آن&zwnj;چه از او جلوه می&zwnj;یابد جاهلیت است و
قساوت و خشونت. از نشانه&zwnj;های جلوه یافتن حکمت در وجود آدمی این است که جاهلیت و قساوت و خشونت

در او دیده نمی&zwnj;شود، زیرا حکمت لطافت و رحمت می&zwnj;آورد و هر چه غلظت است می&zwnj;زداید.

امیر بیان، علی(ع) در توصیف عرب جاهلی آنان را مردمانی معرفی کرده است که در برهوت جاهلیت از انسانیت بیرون
رفته و مسخ شده و اهل قساوت و خشونت گشته بودند. آن حضرت می&zwnj;فرماید: &laquo;لَمْ یَسْتَضِیئُوا بِأَضْوَاءِ

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/185586/


الْحِکْمَةِ، وَ لَمْ یَقْدَحُوا بِزِنَادِ الْعُلُومِ الثاقِبَةِ؛ فَهُمْ فِی ذلِکَ کَالاْنْعَامِ السائِمَةِ، وَ الصخُورِ الْقَاسِیَةِ.&raquo;(همان، خطبۀ ۱۰۸)

مردمانی که از چراغ حکمت بهره&zwnj;ای نیندوختند، و آتشزنه علم را برای روشنی جان نیفروختند. پس آنان چون
چارپایانند که سرگرم چرا مانند، یا چون خرسنگ&zwnj;های سختند که گیاهی نرویانند.

امام علی(ع) مردمانی را که نور حکمت به وجودشان راه نیافته و آتشزنه دانش در دلشان جرقه نزده تا دل و جانشان
روشن گردد، چونان چارپایان دانسته که همتشان چریدن است. انسان بی&zwnj;بهره از حکمت در مرتبه حیوانیت سیر
می&zwnj;کند که فرو رفتن در جاهلیت، تنزل به مرتبه حیوانیت است، و در این مرتبه است که محبت و رحمت در آدمی

افول می&zwnj;کند و قساوت و خشونت ظهور می&zwnj;نماید.

کم بُوَدشان رقت و لطف و وَداد

زان که حیوانیست غالب بر نهاد

مِهر و رقت وصفِ انسانی بُوَد

خشم و شهوت وصفِ حیوانی بُوَد

(مثنوی معنوی، مولوی، دفتر اول)

انسانِ بی&zwnj;بهره از حکمت و معرفت در منظر پیشوای آزادگان تا بدان&zwnj;جا تنزل می&zwnj;یابد که چونان
خرسنگ&zwnj;های سخت می&zwnj;شود که بر آن گیاهی نمی&zwnj;روید. برخی سنگ&zwnj;ها جای آن دارد که
گیاهی در آن بروید، و برخی چنان سخت است که جای رویشی در آن نیست. انسانی که هیچ بهره&zwnj;ای از حکمت
و معرفت ندارد، خرسنگ&zwnj;های سختی را می&zwnj;ماند که از هر محبت و رحمت و رقت، و از هر دوستی و

زایشی محروم است.

بزرگ&zwnj;ترین خطر برای آدمی فرو رفتن در جاهلیت است؛ و از این&zwnj;روست که یکی از مهم&zwnj;ترین وجوه
فلسفه بعثت، فراخوانی به حکمت است: &laquo;هُوَ الذِی بَعَثَ فِی الاُمیِینَ رَسُولاً مِنْهُمْ یَتْلُوا عَلَیْهِمْ آیَاتِهِ وَ یُزَکِیِهِمْ

وَیُعَلِمُهُمُ الْکِتَابَ وَ الْحِکْمَةَ وَ إِنْ کَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِی ضَلاَلٍ مُبِینٍ&raquo;(جمعه/۲)

اوست که در میان قوم بی&zwnj;کتاب [عرب] پیامبری از میان خودشان برانگیخت تا آیات او را بر آنان بخواند و پاکشان
گرداند و به آنان کتاب و حکمت بیاموزد، و به راستی که پیش از آن در گمراهی آشکار بودند.

پیام&zwnj;آوران الهی مردمان را به حکمت خوانده و تلاش نموده&zwnj;اند آنان را بدین کمال والا آراسته نمایند.
امیرمؤمنان علی(ع) درباره بعثت و رسالت پیامبر اکرم(ص) چنین فرموده است: &laquo;بَعَثَهُ و الناسُ ضُلالٌ فِی حَیْرَةٍ، وَ
حَاطِبُونَ فِی فِتْنَةٍ، قَدِ اسْتَهْوَتْهُمُ الاَهْوَاءُ، وَاسْتَزَلتْهُمُ الْکِبْرِیَاءُ، وَ اسْتَخْفتْهُمُ الْجَاهِلِیةُ الْجَهْلاَءُ؛ حَیَارَی فِی زَلْزَالٍ مِنَ الاْمْرِ، وَ
بَلاَءٍ مِنَ الْجَهْلِ، فَبَالَغَ ـ صَلی&zwnj;اللهُ عَلَیْهِ وَ آلِهِ ـ فِی النصِیحَةِ، وَ مَضَی عَلَی الطرِیقَةِ، وَ دَعَا إِلَی الْحِکْمَةِ، وَ الْمَوْعِظَةِ
الْحَسَنَةِ.&raquo;(نهج البلاغه ، خطبۀ ۹۵) او را برانگیخت، در حالی که مردمان سرگردان بودند، و بیراهه فتنه را
می&zwnj;پیمودند. از نادانی جاهلیت خوار، سرگردان و در کار نااستوار، و به بلای نادانی گرفتار. او که درود خدا بر وی

باد، خیرخواهی را به نهایت رسانید، به راه راست رفت، و از طریق حکمت و موعظه نیکو مردمان را به خدا فراخواند.

آن چیزی که می&zwnj;تواند مردمان را از گمگشتگی، گمراهی، گردن فرازی و خودکامگی نجات بخشد، حکمت است؛ و
این خود معیاری است برای شناخت انسانِ راه یافته، از انسانِ راه نایافته؛ معیار شناخت جامعه سالم از جامعه ناسالم.
امام علی(ع) در بیانی شگفت، جایگاه حکیمان در جامعه را معیاری برای ارزیابی جامعه معرفی فرموده است: &laquo;وَ
أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلا اللهُ، وَ أَشْهَدُ أَن مُحَمدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ نَجِیبُهُ وَصَفْوَتُهُ. لاَ یُؤَازَی فَضْلُهُ، وَ لاَ یُجْبَرُ فَقْدُهُ. أَضَاءَتْ بِهِ
الْبِلاَدُ بَعْدَ الضلاَلَةِ الْمُظْلِمَةِ، وَ الْجَهَالَةِ الْغَالِبَةِ، وَ الْجَفْوَةِ الْجَافِیَةِ؛ وَ الناسُ یَسْتَحِلونَ الْحَرِیمَ، وَیَسْتَذِلونَ الْحَکِیمَ، یَحْیَوْنَ

عَلَی فَتْرَةٍ، وَ یَمُوتُونَ عَلَی کَفْرَةٍ!&raquo;(همان، خطبۀ ۱۵۱)

گواهی می&zwnj;دهم که جز خدای یکتا، خدایی نیست، و محمد بنده او و فرستاده اوست، و منتخب و گزیده او. هیچ
آفریده را در فضیلت به پایه او نتوان آورد، و فقدانِ او را جبران نتوان کرد. شهرها را به نورِ هدایت او روشن گشت، از آن

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



پس که در گمراهیِ تیره بود، و نادانی بر همه جا چیره؛ و درشت&zwnj;خویی و ستمکاری را همگان پذیره. مردم حرام را
پیامبران؛ بی&zwnj;داشتن  می&zwnj;زیستند،  می&zwnj;گرفتند.  خوار  را  حکیم  و  می&zwnj;شمردند،  حلال 

می&zwnj;مردند، خداناشناس و بی&zwnj;ایمان.

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


