
دوشنبه 16 مهر 1397 - 07:03

یادداشتی از محمدتقی سبحانی؛

تصوف و روشنفکری دینی؛ از ناسازواری تا همگرائی

همآوائی و همروی برخی روشنفکران و صوفیان قابل درک است و این پیوند، بیگمان فرزندانی را به بار آورده که نمونه

آن را در بین دانشگاهیان و حوزویان به روشنی می توان دید.

هم&zwnj;آوائی و همروی برخی روشنفکران و صوفیان قابل درک است و این پیوند، بی&zwnj;گمان فرزندانی را به بار
آورده که نمونه آن را در بین دانشگاهیان و حوزویان به روشنی می توان دید.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی از حجت الاسلام محمدتقی سبحانی است که در ادامه می خوانید؛

تباری دینی،  روشنفکری  برای  بتوان  &laquo;اگر  که  نوشته&zwnj;اند  اخیرا  محترم،  نویسندگان  از  یکی 
شناسنامه&zwnj;دار در تاریخ مسلمانان یافت، به گمان من عرفان و تصوف است&raquo; و افزوده اند: &laquo;اگر عطار
و سنایی و مولوی و محیی&zwnj;الدین را از روشنفکران دینی بگیرند، گویی جوانکی بی&zwnj;پناه را در سنگستان

;raquo&اند;zwnj&تنهایی رها کرده

این نوشته البته برای افشای نادرستی همایش تصوف به رشته تحریر در آمده و گویا می&zwnj;خواهند بانیان همایش را
به اهمیت کار صوفیان و لزوم تبعیت روشنفکران از آنان آگاه سازند و فقیهان را هشدار دهند که در دنیای جدید، راهی جز
پیوستن به ائتلاف صوفیان و روشنفکران ندارند و تا دیر نشده است، برای نجات خود و دینداری، باید به اردوگاه آنان پناه

آورند!

علم و  جریان&zwnj;شناسی  که  می&zwnj;دهد  نشان  و  است   ;zwnj&شگفتی مایه  سخت  نوشته  این 
پژوهی&zwnj;تاریخی در بین ما هنوز هم رنجور و مظلوم است و افراد گمان می کنند که به دلخواه خود می توانند بر

تاریخ فرمان برانند و سرنوشت گذشته را با خیال آتیه&zwnj;خواه خود قلم بزنند:

-۱ خوشبختانه نخستین اقدام علمی در باب تصوف&zwnj;پژوهی انتقادی با &laquo;همایش ملی تصوف؛ شاخصه و
نقدها&raquo; شکل گرفت و با پیگیری مستمر برنامه&zwnj;های پژوهشی آن در آینده نزدیک، ادبیات علمی مناسبی
در این باب تولید خواهد شد و امید است که از آن پس، بازار آشفته داوری&zwnj;های سوگیرانه و برداشت&zwnj;های

ساده&zwnj;انگارانه، جای خود را به دیدگاه&zwnj;های دقیق و واقع بینانه بدهد.

-۲ این که روشنفکری و یا روشنفکری دینی تا چه اندازه به تصوف نَسَب می برد، را در دو بخش توصیفی و تجویزی می
توان مطالعه کرد. این دو بخش را به اختصار باز می&zwnj;نمایم و امیدوارم که در پژوهش&zwnj;های آینده، این موضوع

به صورت مستند و روشمند، مورد بررسی قرار گیرد.

-۳ میان تصوف- به عنوان یک منظومه فکری و عملی- با روشنفکری دینی -در بعد فکری و رفتاری- از جهات بسیار
ناهمسوئی وجود داشته است:

چنین هم  دینی  روشنفکری  پایه&zwnj;گذاران  و  داد  نشان  نمی&zwnj;توان  را  نَسَبی  چنین  تاریخی  منظر  از 
&laquo;شجره&zwnj;نامه&zwnj;ای&raquo; را نپذیرفته&zwnj;اند و بلکه غالبا به انکار و برائت پرداخته&zwnj;اند. این
که نَسبِ نخشب و بازرگان و سحابی و سامی و پیمان و شریعتی را به ادهم و بایزید و عطار و حلاج برسانیم، هم زور

علمی می خواهد و هم بار حقوقی دارد.

در &laquo;گفتمان&raquo; و &laquo;ترمینولوژی&raquo; این دو گروه نیز نسبتی وجود ندارد . دالّ&zwnj;های مرکزی و
کلیدواژه&zwnj;هائی همچون عزلت و چله نشینی، ذکر و فکر، مرشد و مرید، سالک و واصل، خلسه و وجد، محو و
اسلامی، رنسانس  پیشرفت،  دموکراسی،  با  ارتباطی  ...چه  و  صفات  و  ذات  در  فنای  و  اختیاری  فقر  صحو، 
حقوق&zwnj;زنان، استعمارستیزی، علم&zwnj;گرائی، عقل&zwnj;ورزی، عدالت&zwnj;خواهی، آزادی&zwnj;های

اجتماعی، جهاد، هجرت، شهادت، مدیریت علمی، و برنامه&zwnj;های توسعه و ... دارد؟!

در خصوص &laquo;آرمان&zwnj;ها&raquo; و &laquo;ابزارها&raquo; نیز میان این دو جریان همپوشی روشنی نیست.

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/185298/


در حالی که صوفیان در پی فنای نفس در حق محض بوده&zwnj;اند و ظلمت عالم را به دلیل دوری از لاهوت و ملکوت
می دیدند و راه رستگاری را در درون و آزادی روح از تن و دنیای دون می دانستند، روشنفکران دینی به دنبال ساختن
دنیای بهتر برای زیستن و برون رفت از انحطاط و عقب&zwnj;ماندگی بودند و راه رهائی را در مبارزه با فقر و فساد و

خرافه&zwnj; و نابخردی می جستند.

شاید به دلیل همین فاصله عمیق تصوف و روشنفکری است که در سنت روشنفکر دینی معاصر- جز کسانی چون
عبدالکریم سروش به دلائلی که بازخواهم گفت- از میراث تصوف بهره&zwnj;ای نبردند و از انتساب خود به این جریان

پرهیز کردند.

نوعی &laquo;خویشاوندی تصوف سنتی،  با  دینی  روشنفکری  میان  از سه جهت  اخیر  دهه &zwnj;های  در   ۴-
سببی&raquo; برقرار شده است:

شخصی، دین  و  آورده  روی  اسلامی  وحکومت  فقاهت  و  دین  نقد  به  انقلاب  از  پس  دینی  روشنفکری  اولا، 
نسبی&zwnj;گرائی، معنویت&zwnj;خواهی سکولار را به عنوان سرپل&zwnj;های عبور از شریعت، الهیات، منابع
وحیانی و نظام مرجعیت و روحانیت قرار داده است. در این فضا، بی گمان میراث صوفیانه می توانست دست&zwnj;مایه
خوبی برای فروشکستن حرمت&zwnj;های شرعی و عرف&zwnj;های &zwnj;اجتماعی و گذشتن از قواعد فهم دینی و
، خردناباوری، درون&zwnj;گرائی و تاویل&zwnj;گرائی  آری، شریعت&zwnj;گریزی،  باشد.  ضوابط زیست مومنانه 
شطح&zwnj;پروری بهترین دستاویز روشنفکران دینی برای جذب جوانان سرگردان و بی&zwnj;پناهِ عصر پساانقلاب بود و
کسی چون سروش به خوبی در این میدان، همه ظرفیت و توان را به کار زد و دین را به وادی دل، معرفت دینی را به

دامن قبض و بسط، و وحی را به رویای رسولان[صوفیان] حوالت داد.

با چاشنی خوش باشی، از تقید و تعبد  آویزه دیگر روشنفکری در دو دهه گذشته، رواداری مطلق و رهائی  ثانیا، 
بی&zwnj;خیالی و داوری&zwnj;های ذوقی بوده است که این کار تا حدودی از منطق ابن الوقتی، و آداب قلندری و

ملامتی ساخته است و با شعر وشورمندی و شیرین&zwnj;پردازی هم به جان مخاطب می&zwnj;نشیند.

ثالثا، تجربه نشان داده است که جامعه شیعی و انسان ایرانی را از معنویت، اخلاق درون&zwnj;گرا، و مناسک و شعائر
نمی توان جدا ساخت. تصوف، تجربه بدیل و مناسبی برای پر کردن این خلأ و بهانه مناسبی است تا این طفل را از سینه
آداب فقهی، اخلاق شرعی و مراسم مذهبی و سنتی، به دامن مجالس ذکر و سماع کشاند و جان تشنه آنان را به
و اندیشه مدرن  با عناصر  این ها چیزهائی است که  مولوی&zwnj;خوانی و حافظ&zwnj;سرائی سیراب ساخت. 

پسامدرن هم&zwnj;آوائی دارد و کار روشنفکران را با دینداری به چالش نمی کشاند.

-۵ از این زاویه، هم&zwnj;آوائی و همروی برخی روشنفکران و صوفیان قابل درک است و این پیوند، بی&zwnj;گمان
فرزندانی را به بار آورده که نمونه آن را در بین دانشگاهیان و حوزویان به روشنی می توان دید. البته تصوف در طول تاریخ،
و سلفی&zwnj;گری  شیطان&zwnj;پرستی،  و  غلوگرائی  با  و  بارآورده  به  را  نامشروعی  و  مشروع  فرزندان 
شیعه&zwnj;ستیزی، باب&zwnj;سازی و بهائی پروری و ده&zwnj;ها مسلک و مکتب گره خورده و این یکی هم بعید
نیست که ریشه بگیرد و نتیجه دهد. به ویژه در عصر خِرَدِ خُرد شده فرامدرن و در دنیای دینواره&zwnj;های نو و گرایش

به دین&zwnj;های خصوصی و دست&zwnj;ساز، برآمدن چنین مولود ناموزونی اصلا دور از انتظار نیست.

-۶ بنده بی&zwnj;آن که بخواهم در مورد زوایای این پروژه نوپا سخن بگویم و از روائی یا ناروائی آن بحث کنم، دو نکته را
پیش&zwnj;بینی می کنم :

اولا) این حرکت، هم به انحطاط و انزوای پروژه روشنفکری دینی می انجامد و هم تصوف را از میراث معنوی خود تهی می
سازد و &laquo;خنثای مشکله&raquo; ای بر دست صاحبان آن می&zwnj;گذارد که به درد هیچ یک از طرفین نمی
خورد، مگر آن که صوفیان از جلب مریدان دلداده وامانده و به روشنفکران بوالفضول دل&zwnj;خوش داشته باشند و
روشنفکران نیز به پایان خویش رسیده و نومید از اصلاح&zwnj;گری و جامعه&zwnj;سازی، بخواهند دمی در خلسه و

خیال بیاسایند و روح ناآرام خویش را با شعر وشور و یا ساز و نوائی تسکین دهند.

ثانیا) این پروژه اگر هیچ نتیجه ای نداشته باشد، برای جداسازی نسل جوان از زیر بیرق دین و فقاهت و سپردن آنها به
دست تندباد فرقه&zwnj;های معنویت&zwnj;زده و یا گروه&zwnj;های سرخورده اجتماعی و سیاسی سخت کارساز
است. به گمانم از هیچ راه دیگری نمی توان دانشجویان دل&zwnj;زده از انقلاب و ناامید از اوضاع را به حلقه&zwnj;های

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



صوفیانه و از آن&zwnj;جا به دکان&zwnj;های چند دهنه&zwnj;ای که هر روز بر شمارش افزوده می شود، تحویل داد.

طول در  که  بسیاری  به شواهد  هم  و  کرد  اقامه  نظری  دلائل  توان  می  هم  بالا  پیش&zwnj;بینی  دو  این  برای 
سال&zwnj;های اخیر توسط پژوهشگران گردآوری شده، استناد نمود. اگر فرصت بود، این بخش را هم تقدیم ارباب نظر و

عمل خواهم کرد.

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


