
شنبه 17 شهریور 1397 - 08:47

چهره ماندگار فلسفه:

عقل متصل به وحی، نور علی نور است/ فرق اندیشه و اندیشیدن

غلامحسین ابراهیمی دینانی گفت: عقل، نور است برای اینکه چیزهایی را برای ما روشن میکند، عاقلی که به وحی

متصل باشد و کلمات انبیاء را آویزه گوش خود کند، نُّورٌ عَلَی نُورٍ میشود.

غلامحسین ابراهیمی دینانی گفت: عقل، نور است برای اینکه چیزهایی را برای ما روشن می&zwnj;کند، عاقلی که به
وحی متصل باشد و کلمات انبیاء را آویزه گوش خود کند، نُّورٌ عَلَی نُورٍ می&zwnj;شود.

به گزارش خبرنگار مهر، غلامحسین ابراهیمی دینانی، چهره ماندگار فلسفه در برنامه &laquo;معرفت&raquo; که از
شبکه ۴ سیما پخش می&zwnj;شود، اظهار داشت: انسان یک نورانیت باطنی دارد. هر انسانی باطنش نورانی است
برای اینکه نفس مجرد دارد. هر موجودی نور و ظاهر است. انسانی که متولد می&zwnj;شود به حکم اینکه دارای نفس

ناطقه است، نوری دارد. هر چه علوم و تجربیات اضافه کند، این نُّورٌ عَلَی نُورٍ است.

وی با اشاره به یکی از آیه&zwnj;های قرآن افزود: انسان نور عقل را دارد. عقل، نور است برای اینکه چیزهایی را برای ما
روشن می&zwnj;کند، خودش روشن است و چیزها را روشن می&zwnj;کند؛ خاصیت نور این است، چون روشن است،
چیزهایی را روشن می&zwnj;کند. انسان در بدو امر که متولد می&zwnj;شود، نور نفسانی دارد. هر چه بیاموزد، نور
است. اگر توأم با وحی الهی شود و وحی انبیاء را بگیرد؛ وحی هم نور است، عقل هم نور است؛ عاقلی که به وحی
متصل باشد و کلمات انبیاء را آویزه گوش خود کند، نُّورٌ عَلَی نُورٍ می&zwnj;شود، یک نور عقلانی دارد و یک نور وحیانی

هم می&zwnj;گیرد. ظلمت با نور ترکیب نمی&zwnj;شود، نور همیشه نور است؛ کم و زیاد دارد چون درجات دارد.

چهره ماندگار فلسفه گفت: انسان در سفر ظاهری، مکان و زمان و مسیر را پشت سر می&zwnj;گذارد و به مسیر ادامه
می&zwnj;دهد اما در سفر معنوی هر چه پیش برود، گذشته را از دست نمی&zwnj;دهد بلکه بر آن می&zwnj;افزاید؛

یعنی با حفظ گذشته چیزی بر آن اضافه می&zwnj;کنیم، این سفر معنوی است.

ابراهیمی دینانی تصریح کرد: یک صوت داریم و یک سخن. انسان هم سخن دارد و هم صوت. صوت موج است و موج
می&zwnj;رود، اما سخنی که از صوت تشکیل می&zwnj;شود، معنی را القاء می&zwnj;کند؛ معنی می&zwnj;ماند و
صوت می&zwnj;رود. برون، رونده است و فاصله پیدا می&zwnj;کند. انسان با گذشته خودش در مکان و زمان فاصله پیدا
می&zwnj;کند اما در درون هر چه پیش برود، گذشته را زیر پای خود دارد و از دست نمی&zwnj;دهد و فقط بر آن

می&zwnj;افزاید و روشن را روشن&zwnj;تر نمی&zwnj;کند.

وی اظهار داشت: در سفر ظاهری، قطع مسافت و دور شدن از مبدأ و رسیدن به مقصد اما در سفر معنوی و درونی هر
چه به پیش برویم، گذشته را از دست نمی&zwnj;دهیم و بر آن می&zwnj;افزاییم. در سفر معنوی انسان گسترش پیدا

می&zwnj;کند.

ابراهیمی دینانی با اشاره به یکی از اشعار حافظ تصریح کرد: مقصد انسان راه درازی دارد. مقصد معنوی، مقصد دراز و
دوری است. اگر همیشه به دنبال مقصد می&zwnj;رویم و هر چند به مقاصدی هم می&zwnj;رسیم، باز هم مقصد
دیگری را تعقیب می&zwnj;کنیم؛ این یک نتیجه منطقی دارد که همیشه نو سفر هستیم و در راه رسیدن به مقصد

هستیم.

.;raquo&شود;zwnj&دنیا همیشه نو می;laquo& گوید;zwnj&وی با اشاره به یکی از اشعار مولوی افزود: مولوی می
نو دنیا  نو می&zwnj;بینم،  من  چون  نو می&zwnj;شوم.  من  چون  نو می&zwnj;شود  دنیا  من می&zwnj;گویم 
می&zwnj;شود. اگر انسان این نبود، نو معنی نداشت. انسان آفریده شده برای آنکه نو بودن معنی داشته باشد،
بنابراین زمانی که خداوند انسان را آفرید، نو بودن آغاز شد. تنها انسان است که نو بودن را می&zwnj;فهمد. این سؤال
مطرح است که چرا انسان همیشه نو می&zwnj;اندیشد و چرا نو بودن با انسان معنی پیدا می&zwnj;کند؟ برای آنکه

انسان می&zwnj;اندیشد.

عضو انجمن حکمت و فلسفه گفت: انسانیت انسان به اندیشیدن است و اندیشه همیشه نو است. باید بین اندیشه و
اندیشیدن فرق گذاشت. اندیشه خوب با اندیشیدن است؛ فکر و تفکر. فرق بین فکر و تفکر چیست؟ تفکر، فکر را نو

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/184936/


می&zwnj;کند و فکر نو است اما فکر بی&zwnj;تفکر هیچ است.

ابراهیمی دینانی ادامه داد: انسان همیشه مسافر است و مسافر آفریده شده است و تا آخر عمر مسافر است. انسان
متوقف مُرده است. توقف مرگ و انجماد است و سفر واقعی با اندیشیدن است.

وی بیان کرد: اندیشه نور است و منشأ این نور، نور باطن است و منشأ نور باطن، نور خداوند است. &laquo;الله نور
السماوات و الارض&raquo;، نور واقعی، نور حق تعالی است. جلوه نور واقعی که نور حق تعالی است، نور عقل است و

جلوه نور عقل، نور خیال و فکر است. انسان بدون فکر و عالم بدون اندیشه ظلمانی است.

چهره ماندگار فلسفه تصریح کرد: اندیشه مراتب دارد از حس، خیال، وهم و عقل. حواس آدمی یک نوع اندیشه است
ولی مراتب نازله است. مراتب هستی، خداوند، عقل، نفس و طبیعت است یعنی از پایین به بالا، طبیعت، نفس، عقل و
خداوند؛ این چهار مرحله را باید طی کرد آن سفری که از طبیعت آغاز می&zwnj;شود و به نفس و عقل می&zwnj;رسد،

مقصد خداوند تبارک تعالی است؛ این سفر پایانی ندارد.

راه وجود  در  می&zwnj;رود؛  وجود  به سوی  و  می&zwnj;کند  حرکت  وجود  در  انسان  افزود:  دینانی  ابراهیمی 
می&zwnj;رود و به سوی وجود حرکت می&zwnj;کند. انسان در مرتبه&zwnj;ای از وجود می&zwnj;رود و به مرحله

بالاتری از وجود می&zwnj;رسد. وجود هم دارای مراتبی است، مراتب وجود، خداوند، عقل، نفس و طبیعت است.

وی تأکید کرد: عاشق همیشه در جلوه معشوق پیش می&zwnj;رود و در حرکت است. آیا عاشق می&zwnj;تواند
دربیاورد، رسوا می&zwnj;شود. عاشق را  انسان عاشق  ادای  اگر کسی بخواهد  پنهان کند؟ حال  را  عشق خود 
نمی&zwnj;تواند عشق خود را پنهان کند و غیر عاشق نمی&zwnj;تواند عاشق باشد. طبیعت عشق این است که

خودش را آشکار می&zwnj;کند.

چهره ماندگار فلسفه در پایان خاطرنشان کرد: دو چیز است که در طول زمان، کم نمی&zwnj;شود یکی عشق و دیگری
حُسن. عاشق وقتی به حسن عشق خود نگاه می&zwnj;کند، در هر نگاهش یک چیز تازه می&zwnj;بیند و وقتی به

حسن معشوق می&zwnj;نگرد، یک چیز تازه می&zwnj;بیند. معنی تجلی همین است. در تجلی تکرار وجود ندارد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


