
شنبه 17 شهریور 1397 - 08:25

اصغر طاهرزاده در گفتگو با مهر:

هانری کربن فلسفه اسلامی را «حکمت نبوی» میداند

طاهرزاده با بیان اینکه وحی الهی از عقلانیتِ لازم برخوردار است و وظیفه اندیشمندان است که بتوانند وجوهِ عقلانی

حکمت الهی را بنمایانند، گفت: هانری کربن فلسفه اسلامی را «حکمت نبوی» میداند.

طاهرزاده با بیان اینکه وحی الهی از عقلانیتِ لازم برخوردار است و وظیفه&zwnj; اندیشمندان است که بتوانند وجوهِ
;raquo&نبوی را &laquo;حکمت  فلسفه&zwnj; اسلامی  کربن  بنمایانند، گفت: هانری  را  الهی  عقلانی حکمت 

می&zwnj;داند.

به گزارش خبرنگار مهر، اصغر طاهرزاده متولد ۱۳۳۰ است. وی پس از اخذ دیپلم در سال ۱۳۵۰، در رشته زمین شناسی
وارد دانشگاه اصفهان شد و پس از فراغت از دانشگاه در حین اشتغال به کار، مطالعات حوزوی را آغاز نمود و به توصیه
شهید بهشتی جهت کمک به تحقق انقلاب اسلامی به استخدام در وزارت آموزش و پرورش درآمد و در کنار آن نیز
مطالعات حوزوی را در قم دنبال می کرد. در این راستا جلسات تفسیر قرآن و نهج البلاغه و شرح روایات معصومین را طرح

ریزی نمود که تاکنون ادامه دارد.

در گفتگوی مکتوب زیر وی به سؤالات ما در خصوص اهمیت فلسفه و چگونگی ورود آن به تمدن اسلامی پاسخ مختصری
داده است.

*شایع هست که نهضت ترجمه و خصوصا ترجمه های فلسفی در دوران حکومت مأمون عباسی برای مقابله با علم
امامان انجام گرفت، نظر شما در این رابطه چیست؟

;zwnj&رجوع به یونان و هند و ایران یک انگیزه ;zwnj&اطلاعات بنده نیز گواه آن است که در جریان نهضت ترجمه، انگیزه
قدسی در راستای &laquo;اطلبوا العلم و لو باالصین&raquo; نبود که بخواهد در بستر تحقیقات اسلامی حرکت کند،
بلکه بیشتر نحوه&zwnj;ای از جایگزینی در میان بود و به همین جهت عاملان ترجمه عموماً افراد منکر دیانت و نبوت

بودند.

*اندیشمندان خصوصا فیلسوفان مسلمان چگونه با اختلافات و چالشهای قرآن و علوم خصوصا فلسفه یونان برخورد کردند
و چه راه حلی را اتخاذ کردند؟

شخصیت&zwnj;هایی مثل فارابی به عنوان مؤسس فلسفه&zwnj; اسلامی و پیرو آن ابن &zwnj;سینا متوجه شدند
می&zwnj;توانند آموزه&zwnj;های دینی را در قالب عقلِ فلسفی به میان آورند و لذا جایگاه ملائکه به عنوان عامل وَحی
را توانستند با عقلِ اول تطبیق دهند و عملاً فلسفه&zwnj;ای با ذوق اسلامی به میان آوردند و این برعکسِ روش ابن

&zwnj;رشد بود که خواست ممحض در فلسفه&zwnj; یونان و سبک ارسطویی باشد.

*فیلسوفان و اندیشمندان اسلامی چه اعتباری برای وحی و قرآن قائل بودند و هدفشان از برقراری ارتباط بین عقل و
وحی(فلسفه و قرآن) چه بوده است؟

همچنان که عرض شد اساساً در فلسفه&zwnj; یونان جایی برای وَحی و تجلی وجود نداشت و این فیلسوف اسلامی
است که می&zwnj;تواند با دلائل عقلی نشان دهد که امکان وحی و خاتمیت در میان است.

*کدامیک از فیلسوفان اسلامی، به قرآن و آموزه های وحیانی بیشتر توجه داشته است؟ این رویکرد او آیا باعث ضعف،
سستی فلسفه او شد؟

جریانی که با جناب فارابی شروع شد و به طریق جناب شیخ &zwnj;الرئیس به شیخ اشراق رسید که خواست جمع بین
عقل و قلب نماید؛ به&zwnj;خوبی به حکمت متعالیه&zwnj; جناب ملاصدرا منتهی شد که در آن عقلْ آن&zwnj;چنان به
بلوغِ خود می&zwnj;رسد که امروز به کمک حکمت متعالیه می&zwnj;توان عموم آموزه&zwnj;های دینی را به صورت
عقلانی به جهان عرضه نماید، در آن حد که به&zwnj;خوبی امروزه تفاوت آن&zwnj;هایی که بدون مجهز بودن به عقل
عمل صدرایی  حکمت  فهم  با  که  آن&zwnj;هایی  با  می&zwnj;کنند؛  اقدام  روایات  و  آیات  تبیین  برای  صدرایی 

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/184929/


می&zwnj;کنند، روشن است، زیرا مسلم است وحی الهی از عقلانیتِ لازم برخوردار است و وظیفه&zwnj; اندیشمندان
;zwnj&است که بتوانند وجوهِ عقلانی حکمت الهی را بنمایانند. به همین جهت جناب پروفسور هانری کربن فلسفه

اسلامی را &laquo;حکمت نبوی&raquo; می&zwnj;داند و آن را از فلسفه&zwnj; یونانی مجزا می&zwnj;کند.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


