
چهار شنبه 07 شهریور 1397 - 07:04

شاهآبادی:

تعیین جانشین پیامبر (ص)  در نگاه توحیدی از اختیارات خداوند است

رئیس موسسه غدیرشناسی با بیان این مطلب که امامت به معنی ریاست عامه و حاکمیت جامعه از نگاه توحیدی جعل

و نصباش در قدرت خداوند است، گفت: خداوند به هیچ یک پیامبران اختیار این را که برای خود جانشین تعیین کنند،

نداده است و تمام جانشینان پیامبران از طرف خداوند تعیین شدهاند.

رئیس موسسه غدیرشناسی با بیان این مطلب که امامت به معنی ریاست عامه و حاکمیت جامعه از نگاه توحیدی جعل
و نصب&zwnj;اش در قدرت خداوند است، گفت: خداوند به هیچ یک پیامبران اختیار این را که برای خود جانشین تعیین

کنند، نداده است و تمام جانشینان پیامبران از طرف خداوند تعیین شده&zwnj;اند.

آیت&zwnj;الله سعید شاه&zwnj;آبادی در گفت&zwnj;وگو با ایسنا، با بیان اینکه امامت ریاست بر جامعه است به
طوری که متکفل امور دنیای و آخرتی مردم شود، اظهار کرد: امامت یعنی حاکمیت و ریاست بر مردم که نگاهش هم از
یک سو به دنیای مردم و معیشت مردم و هم در کنار معیشت نگاهش به آخرت مردم است و می&zwnj;تواند فرمولی را

ارائه بدهد که منافع دنیایی و آخرتی مردم هر دو در کنار یکدیگر جمع شود.

وی در ادامه با اشاره به این مطلب که در نگاه اسلام حاکم جامعه قرار نیست منافع دنیایی را به تنهایی و بدون توجه به
منافع آخرتی و یا بالعکس را برای جامعه برنامه&zwnj;ریزی و تدوین کند، خاطر نشان کرد: امامت به معنی ریاست عامه
و حاکمیت جامعه از نگاه توحیدی جعل&zwnj;اش و نصب&zwnj;اش در اختیار خداوند است. یعنی خداوند به هیچ یک از
پیامبران خودش نیز این اختیار را نداده که جانشینی پس از خودش تعیین کند. حتی اگر پیامبری جانشینی تعیین کرد،

این جانشینی از سوی خداوند بوده است.

از خداوند (ع)  کریم که حضرت موسی  قرآن  از  آیه&zwnj;ای  به  اشاره  با  ادامه  در  رییس موسسه غدیرشناسی 
می&zwnj;خواهد برادرش هارون که از او خوش زبان&zwnj;تر است را به عنوان جانشین حضرت موسی (ع) انتخاب کند،
گفت: با اینکه حضرت موسی مقام کریم&zwnj;الهی دارد و با خداوند هم کلام است، وقتی بحث جانشینی او مطرح
می&zwnj;شود، از خداوند درخواست می&zwnj;کند که هارون را جانشین او قرار بدهد، یعنی منصوب کردن هارون نیز

دست خداوند است و حضرت موسی حداکثر می&zwnj;تواند پیشنهاد دهنده باشد.

شاه&zwnj;آبادی در ادامه با تأکید بر این مطلب که در تمام پیامبران هم همین گونه بوده است و خداوند به پیامبرش
حضرت ابراهیم (ع) می&zwnj;گوید من تو را امام مردم قرار دادم، اضافه کرد: هر جایی در قرآن موضوع امامت، خلافت و
واژه&zwnj;هایی مشابه این&zwnj;ها بیاید خداوند فاعل آن فعل است؛ &laquo;و نَجعَلهُم الوارثینَ؛ ما آن&zwnj;ها را
پیشوایان قرار دادیم&raquo;. در مورد پیامبر اسلام نیز این رویه وجود داشته است. چون امامت به اعتقاد مکتب ولایت از
اساس نه از زمان پیامبر (ص) بلکه از بدو خلقت، امامت یک منصب الهی است و احدی حق ندارد امام تعیین کند و

خداوند امام را تعیین می&zwnj;کند؛ کما اینکه در زمان پیامبران گذشته نیز جانشینان را تعیین کرده است.

او در ادامه با اشاره به این مطلب که خداوند در روز عید غدیر از ۱۲ جانشین پیامبر نام برده است، گفت: در زمان غیبت
امام دوازدهم به توصیه خود امام دوازدهم مردم برای تعیین جانشین آن امام باید به پارامترهایی که مد نظر امام دوازدهم
است توجه کنند و نایب امام و ولی فقیه می&zwnj;تواند حکومت را در دست داشته باشد. نگاه واقعی به امامت بر این
نکته تأکید دارد که تعیین امام در اختیار خداوند است و جریان سقیفه که نصب الهی را نپذیرفت نتوانست یک فرمول
یکسان و واحدی برای نصب امام و حاکم به مردم خودش ارائه بدهد. کما اینکه می&zwnj;بینیم خلیفه اول به یک روش،
خلیفه دوم به روش دیگر و خلیفه سوم متفاوت از دو خلیفه اول و خلیفه چهارم که امام اول ما شیعیان است و از نظر
آن&zwnj;ها خلیفه برحق است با روشی دیگر تعیین شدند. این گونه رفتارها نشان می&zwnj;دهد اگر نصب الهی را

نپذیریم دچار سردرگمی می&zwnj;شویم.

0 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/184817/

