
پنجشنبه 14 تیر 1397 - 07:19

گفتوگوی محمدرضایی و گونتر؛

تلاش برای تعریف دین، بیهوده است/ راه گفتوگوی صحیح بین ادیان

گفتوگوی کوتاهی بین هانس گریستین گونتر استاد فلسفه دانشگاه فرایبورگ و محمدمحمدرضایی استاد فلسفه

دانشگاه تهران در باب دین و حقانیت ادیان صورت گرفت.

گفت&shy;&zwnj;وگوی کوتاهی بین هانس گریستین گونتر استاد فلسفه دانشگاه فرایبورگ و محمدمحمدرضایی استاد
فلسفه دانشگاه تهران در باب دین و حقانیت ادیان صورت گرفت.

به گزارش خبرنگار مهر، در پایان جلسه سخنرانی هانس گریستین گونتر استاد فلسفه دانشگاه فرایبورگ و عضو انجمن
فلسفه میان فرهنگی کلن تحت عنوان "فلسفه میان فرهنگی دین و سیاست و برخورد خشونت آمیز که در پژوهشگاه
فرهنگ و اندیشه اسلامی برقرار شد گفت &shy;وگویی بین وی و محمدمحمدرضایی استاد فلسفه دانشگاه تهران و

رئیس کارگروه تخصصی فلسفه دین و کلام جدید شورای تحول علوم انسانی در باب دین و حقانیت ادیان صورت گرفت.

گونتر، بیان داشت: هر گونه تلاش برای تعریف دین، بیهوده است، زیرا که ادیان مختلفی وجود دارند و هیچ وجه جامعی
بین آنها وجود ندارند. هر متدین به دینی باید بداند که قوای شناختی او در مواجه با قدرت برتر محدود است و باید به این
ضعف خود پی&shy;ببرد. در نهایت هم می&shy;توانیم در حد وجود ناقص بشری خودمان، خدا را بفهمیم. اگر حقیقت

خدا یک حقیقت کیهانی است نمی&shy;تواند در انحصار یک گروه خاص از مردم باشد.

وی افزود: گفت&shy;و گوی میان ادیان نمی&shy;تواند به دین واحد بینجامد. گفت&shy;و گو نقاط اختلاف و مشترک را
شفاف&shy;تر می&shy;کند که هر دو هم نشانه محدودیت&shy;های انسانی ما است. تنها راه این است که ما به
صورت عملی خوب شویم و دیگران تحت تاثیر رفتار ما قرار گیرند. از طریق گفت&shy;و گو ما نمی&shy;توانیم به واقعیات

مشترک برسیم.

محمد محمدرضایی در جواب گونتر اظهار داشت: تعریف دین لازم و ضروری است و الا اگر محدوده دین مشخص نشود هر
اسمارت سعی نینیان  و  الستون  ویلیام  نظیر  غربی  پژوهان  دین  لذا  کنیم.  دین خطاب  را می&shy;توانیم  چیزی 
می&shy;کنند مولفه &shy;های دین ساز را مطرح نمایند. اگر فهم درستی از دین نداشته باشیم پس ما راجع به چه
چیزی می&shy; خواهیم بحث کنیم. موضوع باید دقیقاً مشخص باشد. و ثانیاً این که باید با مسالمت آمیز با پیروان ادیان
گفت&shy;وگوی کنیم سخن صحیحی است ولی لازمه آن این نیست که حقیقت و واقعیت یقینی وجود ندارد. اگر ما به
امری قطع و یقین نداشته باشیم، ایمان ما به چه چیزی تعلق می&shy; گیرد. متعلق ایمان، امر یقینی و قطعی است و
لازمه آن این است که ما خلاف آن دیدگاه را صحیح ندانیم والا قطع و یقیین معنا ندارد و اگر قطع و یقیین نباشد، ایمان

معنا ندارد.

وی افزود: به لحاظ معرفت شناسی ما اعتقاد داریم که الان روز است و به این امر هم یقیین داریم و اعتقاد کسانی را که
متعقدند الان شب است، قبول نداریم، ولی سعی می&shy;کنیم به صورت مسالمت آمیز با هم گفت&shy;وگو کنیم وبه

نقاط مشترک برسیم.

این محقق و استاد دانشگاه گفت: بنابراین این گونه نیست که اعتقاد پیروان همه ادیان هر چند ناسازگار با هم، همه
آنها صحیح باشند. مسلماً یکی از دو امر متضاد صحیح است ولی با گفت &shy;وگو سعی می&shy;&shy; کنیم به
حقایق مشترک برسیم. و این که قوای معرفتی بشر ناقص است مانع از نیل به واقعیات و حقایق نیست. و نیز تنها راه
گفت&shy;وگوی صحیح بین ادیان، الهیات عقلانی است، زیرا که عقل تنها ابزاری است که همه انسان&shy;ها از آن

برخورداند و این امر، مورد پذیرش اسلام نیز می&shy;باشد، زیرا اصول اعتقادی اسلام همه عقلانی است.

محمدرضایی در پایان اظهارداشت: این که پیروان هر دینی تلاش کند اسوه عملی برای دیگران باشد، این نیر سخن
درستی است. اسلام هم مروج و موید آن است چنانچه از معصومین (علیهم السلام) (امام صادق علیه السلام) نقل
شده است که کُونُوا دُعَاةَ النَّاسِ&zwnj; بِأَعْمَالِکُمْ&zwnj; وَ لَا تَکُونُوا دُعَاةً بِأَلْسِنَتِکُمْ ولی این امر مانع از شناخت صحیح

حقایق نیست اینها دو مقوله متفاوت هستند. و ما وظیفه داریم که به لحاظ عقلانی آنچه صحیح است بپذیریم.

0 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/184223/

