
دوشنبه 11 تیر 1397 - 07:25

یادداشتی از سید مجید کمالی؛

جایگاه لوگوس و زبان در اندیشه هایدگر

هر اندازه تفکر در آرای فلسفی، ماهیت خاص خود را بیشتر بازیافته است، همان اندازه نیز لوگوس از میتوس، باور و

ادراک حسی متمایز گشته است.

هر اندازه تفکر در آرای فلسفی، ماهیت خاص خود را بیشتر بازیافته است، همان اندازه نیز لوگوس از میتوس، باور و
ادراک حسی متمایز گشته است.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی است که دکتر مجید کمالی، استاد دانشگاه و پژوهشگر فلسفه در مورد
جایگاە لوگوس و زبان در اندیشە هایدگر نوشته است:

اصطلاح لوگوس همانند اغلب واژگان فلسفی دیگر قبل از آن که اصطلاحی فلسفی بوده باشد به حوزه کاربرد عادی زبان
تعلق داشته است. این واژه به تدریج در تفکر فلسفی وارد شده و از این طریق از مفهوم خاصی برخوردار شده است؛
درست همان گونه که زبان فلسفه از بطن زبان روزمره پیش از عصر فلسفه پدید آمده است. هر اندازه تفکر در آرای
فلسفی، ماهیت خاص خود را بیشتر بازیافته است، همان اندازه نیز لوگوس از میتوس، باور و ادراک حسی متمایز گشته

است.

از جمله و  دایمی وجود داشته  لوگوس کشمکشی  و  دو اصطلاح میتوس  میان  یونان  تاریخ فلسفه  در  به طور که 
lego دستاوردهای این امر کشف ویژگی تفکر خردگرا و ظهور متافیزیک بوده است. به لحاظ زبانشناسی واژه لوگوس با
پیوند دارد و به معنای شمردن، محاسبه، رسیدگی و توجیه بوده است. در کنار این معانی می&zwnj;توان به مفاهیمی
چون نسبت، تناسب، توضیح، برهان، عقل، خبر، اطلاع، کلام، لغت، اصطلاح و موضوع بحث نیز اشاره داشت. اما به زعم
هایدگر واژه لوگوس از ریشه &laquo; legein&raquo; است. این واژه در زبان یونانی هم به معنای سخن گفتن و هم

آنچه هایدگر بر آن تأکید می&zwnj;ورزد؛ یعنی به معنای جمع آوردن است.

با یک نگاه اجمالی می توان گفت که هایدگر به هیچ یک از معانی گوناگون و متکثری که برای این واژه در طول تاریخ
فلسفه ذکر شده است، اعتماد ندارد و آنها را نامی شایسته برای این واژه نمی&zwnj;داند.

بند ذیل  در  می&zwnj;پردازد  پدیدارشناسی  مفهوم  به  که  آنجایی  زمان  و  وجود  کتاب  مقدمه  در  هایدگر 
&laquo;لوگوس&raquo; با اشاره به تعدد معانی لوگوس نزد افلاطون و ارسطو بیان می&zwnj;دارد که این معانی در
دیگر و   ;raquo&کلمه;laquo& نمی&zwnj;دارند.  عرضه  را  واحد  و  بنیادین  معنایی  هرگز  و  بوده  یکدیگر  با  تقابل 
معانی&zwnj;ای که از دیرباز برای لوگوس قائل شده اند و تمامی تفسیر و تعبیرها در این وادی همواره معنای بنیادین
کلماتی همچون با  و  قرار می&zwnj;گیرد  توجه  مورد  تنها  لوگوس  واقع  در  و  است  را محجوب ساخته  کلمه  این 

&laquo;عقل، داوری، مفهوم، تعریف، اصل، نسبت و رابطه&raquo; جایگزین می&zwnj;شود.

در حالی که این معانی توانا نیستند تا معنای بنیادین لوگوس را فروشکافی نموده و از آن پاسداری کنند. اما از یک زاویه
دیگر می&zwnj;توان گفت که لوگوس سِرّ امکان چنین مفاهیم و معانی&zwnj;ای است. هایدگر بر آن است که لوگوس
چیزی است که مبنای سخن گفتن و زبان آوری آدمی است. در واقع، لوگوس آن حقیقتی است که مجال جلوه یک چیز را
فراهم می&zwnj;آورد و یا به بیانی دیگر، تجلی و به ظهور آمدن چیزی را ممکن می&zwnj;سازد. قبلاً گفتیم که هایدگر

لوگوس را با لگین مرتبط می داند و یکی از معانی لگین، سخن گفتن است.

بنابراین لوگوس در این معنا آشکار ساختن آن چیزی است که فرد در مورد آن سخن می&zwnj;گوید. بدین ترتیب لوگوس
گفته آن سخن  درباره  آنچه  یعنی  گذارد چیزی  لوگوس می  روشن&zwnj;کنندگی  به  معنایی است شبیه  دارای 
می&zwnj;شود، دیده شود و این کار را برای کسانی می&zwnj;کند که در این سخن گفتن شرکت دارند. علاوه بر این
لوگوس شأن بنابراین  شود.  دیده  است،  آن  مورد  در  که سخن  شیئی  باب  در  چیزی  می&zwnj;گذارد  لوگوس 

اظهارکنندگی را بیان داشته و متوجه پدیدار است.

از طرفی خود پدیدار که از ریشه یونانی phainomenon است به معنای آن چیزی است که خود را آشکار می کند، اما
نکته در اینجاست که لوگوس در آشکارکردن و متجلی ساختن چیزی، استقلال تام ندارد؛ به عبارتی این خود شیء است

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/184191/


پدیدار به  معنایی  که  نیست  ذهن  این  دیگر،  بیان  به  شود.  می  متجلی  و  آید  می  پدیدار  لوگوس  آیینه  در  که 
می&zwnj;بخشد، بلکه آنچه به ظهور می&zwnj;آید در واقع جلوه کردن و به ظهور آمدن خود اشیاء است. لوگوس را
نباید قوه&zwnj;ای دانست که آن کس که سخن می گوید، به سخنان خود و یا به تعبیری به زبان خود می بخشد، بلکه
ما از قوت لوگوس بهره&zwnj;مند می&zwnj;شویم و مسخر آنچه که در لوگوس جلوه کرده قرار می&zwnj;گیریم.از آنجا

که تحلیل هایدگر از زبان غالباً مبتنی بر تفسیر او از لوگوس هراکلیتوس است،

در این مقاله بیشتر بر فهم وی از قطعه پنجاهم منظومه هراکلیتوس تأکید شده است. اگرچه به نظر می رسد فهم
هایدگر از پاره ۵۰ بیش از آنچه منظور وی بوده، می&zwnj;باشد، اما معنای لوگوس آنچنان پر و سرشار است که از دو
جهت می توان از آن بهره گرفت. از یک طرف لوگوس به معنای جمع آوردن، جمیع موجودات است و از طرف دیگر آن چیزی
است که با ما سخن می گوید. لوگوس در معنی اول وجود است از آن جهت که مابه الاتحاد حقیقی تمام موجودات است
و در معنی دوم زبان است یعنی خانه وجود که آدمی مقیم آن است؛ اما در این مقام لازم می بینم که نکاتی درباره این
مطلب که لوگوس به یک معنا زبان است و یا به عبارتی دیگر سرّ امکان سخن&zwnj;آوری آدمی است، بیان دارم.
براساس تفکر مابعدالطبیعی و لذا منطق مبتنی بر آن، زبان یکی از عالی&zwnj;ترین ثمرات عقل انسان است و ابزاری
است که افراد به وسیله آن با یکدیگر ارتباط برقرار می کنند و منطق و دستور زبان راە استفاده صحیح از این ابزار انسانی

قلمداد می&zwnj;شوند.

در چنین نگرشی زبان تبدیل به احکام و احکام تبدیل به محل حقیقت می&zwnj;شود. در برابر این تلقی، هایدگر این
پرسش مهم را مطرح می&zwnj;سازد: &laquo;این که انسان تا چه حد از خانه ذات خویش به دور افتاده از این عقیده او
یا و  کرده  اختراع  را  ابداع  و  و شعر  درایت  و  زبان  که  است  او کسی  که  می&zwnj;شود  آشکار  خودش  درباره 
می&zwnj;توانسته اختراع کند. انسان چگونه می&zwnj;توانسته مخترع قدرتی باشد که بر آدمی غالب است. قدرتی

;raquo&کند؟;zwnj&که به تنهایی او را سزاوار انسان بودن می

هایدگر این طرز تلقی را ناشی از این می&zwnj;داند که انسان از خانه ذات خود به دور افتاده است. درواقع انسان از
وقتی که بر شناخت مابعد الطبیعی ذات خود به عنوان حیوان ناطق اصرار ورزید دیگر فراموش کرده که کیست و چیست.
و آشکار آنجا &laquo;da&raquo; است که وجود ظاهر  او  ( sein-da) است؛ خانه  دازاین  انسان  به زعم هایدگر 
می&zwnj;شود؛ در واقع انسان در دار وجود در خانه است و زبان جایی است که انسان می&zwnj;تواند ذات خود را

بازیابد.

این مطلب را می&zwnj;توان با استعانت از واژه لوگوس بدین طریق بیان داشت که لوگوس گفت و سخن گفتن وجود
است و هراکلیتوس ما را فرا می&zwnj;خواند تا به حدیث لوگوس گوش فرا می&zwnj;دهیم، چرا که حدوث همه چیز از
تحدث لوگوس است. آدمی با گوش سپردن به لوگوس، همنوا با وجود می&zwnj;شود و با لبیک گفتن به ندای وجود به
سکنی خویش  خانه  در  انسان  و  نمی&zwnj;شود  حادث  نتیجه  این  و  بازمی&zwnj;گردد  خویش  ذات  خانه 
نمی&zwnj;گیرد مگر آن که از طریق تفکر یا شعر وجود را به کلام درآورد. &laquo;زبان خانه وجود است. انسان مقیم
خانه وجود است. هر کس که در کلمات اندیشه کرده و با آن ابداع می&zwnj;کند حافظ این اقامت است. آدمی به عنوان
حافظ و نگهبان، با سخن گفتن خویش انکشاف وجود را به تحقق می&zwnj;رساند و آن را در زبان ادامه داده و حفظ

;raquo&.کند;zwnj&می

انسان به لحاظ ذات خود موجودی است که اگزیستانس او سکونت در قرب وجود است. بنابراین انسان فقط در دار وجود
است که ساکن خانه خویشتن است و او وقتی در خانه است که در لوگوس منزل کرده باشد: &laquo;وجود پناهگاهی
است که از حیث حقیقتش، ذات آدمی را از لحاظ اگزیستانس اش پناه می دهد به گونه&zwnj;ای که اگزیستانس انسان
در زبان مقام می&zwnj;کند. بنابراین زبان (لوگوس) هم خانه وجود است و هم سرای آدمیان.&raquo; هایدگر به عنوان

فیلسوف و متفکر به ندای وجود پاسخ می&zwnj;دهد و بیان می&zwnj;کند که منزلگاه حقیقی انسان کجاست.

بنابراین می&zwnj;توان گفت که فیلسوف دارای استعداد خاصی است که در عین دورافتادگی انسان از مقام اصیل خود،
به مقام اصلی او در قرب وجود بیندیشد و بیان کند که جایگاه حقیقی او چیست و کجاست. اما چنین تفکر و بیانی
نیازمند نوع دیگری از گفتن و نیز شنیدن است. در اینجاست که هایدگر به شاعر روی می&zwnj;آورد و از میان شاعران
به هولدرلین به عنوان شاعر شاعران. هایدگر متفکر و شاعر را این گونه توصیف می&zwnj;کند: &laquo;متفکر سخن از
وجود می&zwnj;گوید و شاعر قدس را می&zwnj;نامد.&raquo; ولی آنچه که مسلم است این است که شاعر و متفکر

هر دو سخن از وجود می&zwnj;گویند و هر دو مورد خطاب لوگوس هستند.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


