
جمعه 04 خرداد 1397 - 09:05

گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی؛

شکر نعمت، غفلت را از بین می برد/ غفلت انسان را هلاک میکند

آیت الله مرتضی تهرانی گفت: یکی از اموری که غفلت را از بین میبرد شکر نعمتهای حقتعالی است. انسان تصمیم

بگیرد برای هر موردی که تشخیص داد نعمت الهی است در دل خود یا آهسته با زبان خود شکر کند.

نعمت&zwnj;های شکر  می&zwnj;برد  بین  از  را  غفلت  که  اموری  از  یکی  گفت:  تهرانی  مرتضی  الله  آیت 
حق&zwnj;تعالی است. انسان تصمیم بگیرد برای هر موردی که تشخیص داد نعمت الهی است در دل خود یا آهسته با

زبان خود شکر کند.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی در مورد آیه &laquo;مَنْ کَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِیمانِهِ إِلَّا مَنْ
أُکْرِهَ وَ قَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالْإِیمانِ وَ لکِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْکُفْرِ صَدْراً فَعَلَیْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللَّهِ وَ لَهُمْ عَذابٌ عَظِیمٌ&raquo; است که در

ادامه می خوانید؛

خطر بزرگ انحراف پس از ایمان

یکی از نکات بسیار ظریف ایمانی در این آیه&zwnj;ی کریمه از سوره&zwnj;ی مبارکه&zwnj;ی نحل ذکر شده است. در
که انسانی است  اول  فرد  نشان می&zwnj;دهد.  را  انسان  دو  بین  تفاوت  متعال  کریمه خدای  آیه&zwnj;ی  این 
گم&zwnj;راه بوده و برای اولین بار هدایت شده است. فرد دوم انسانی است که بین متدینین و مؤمنین بوده، و خدای
متعال ابتدائا واقعیت&zwnj;ها را به او نشان داده است، اما این فرد به مواعظ و نصیحت&zwnj;های الهی اعتنا نکرده، و

خواسته&zwnj;های نفسانی خود را بر آن واقعیت&zwnj;ها ترجیح داده است.

بسیاری از انسان&zwnj;ها با دوراهی&zwnj;هایی در زندگی خود مواجه می&zwnj;شوند، که یک راه طلب رضای
خدای متعال و چشم&zwnj;پوشی از لذایذ حیوانی و دنیوی، و راه دیگر نادیده گرفتن هدایت&zwnj;های الهی و به دنبال
دنیا و لذت&zwnj;های دنیوی رفتن است. این آیه&zwnj;ی کریمه مقدار گم&zwnj;راه بودن و ضلالت دو انسان را با هم
مقایسه می&zwnj;کند. فرد اول، کسی است که نادان بوده و اطلاعی از مواعظ الهیه نداشته، و در مجالس اسلامی
شرکت نمی&zwnj;کرده، و پند و موعظه و نصیحت و تفسیر و اخلاقیات به گوش او نخورده است. انسان دوم شخصی
است که زمانی در مسیر تدین حرکت می&zwnj;کرده، اما راه راست را ترک کرده و وارد راه&zwnj;های انحرافی شده و
دنیا را بر آخرت و رضای شیطان را بر رضای حق&zwnj;تعالی ترجیح داده است. بنابر آیه&zwnj;ی کریمه، غلظت

گمراهی نفر دوم بسیار بیشتر از نفر اول است.

در این آیه این گروه از انسان&zwnj;ها تهدید شده&zwnj;اند که عذاب بزرگ و غضب حق&zwnj;تعالی شامل حال
آن&zwnj;ها می&zwnj;شود، زیرا خدای متعال معنویت و شیرینی آن را به این افراد چشانده است، اما آن&zwnj;ها این
معنویت و توجهِ حق&zwnj;تعالی و نعمت او را زیر پا گذاشته و به دنبال خواسته&zwnj;های نفس و حیوانیت خود
رفته&zwnj;اند. این وضعیت برای انسان&zwnj;های گم&zwnj;راه ابتدایی وجود ندارد. خدای متعال گفتاری بر خلاف واقع

ندارد و این&zwnj;که این گروه مشمول غضب حق&zwnj;تعالی و عذاب بزرگ هستند، یک واقعیت است.

شیطان به انسان متدین که در مسیر صحیح قرار دارد چنین می&zwnj;گوید: حال که جوانی، طبق خواسته&zwnj;های
خود عمل کن؛ پس از رسیدن به سن پیری توبه خواهی کرد. در حالی که انسانی که مجلس موعظه و پند و تفسیر، و
عنایت مشمول  ابتدائا  می&zwnj;داده،  ترجیح  کردن  تماشا  تلویزیون  مانند  اموری  بر  را  معنوی  مطالب  مجلس 
حق&zwnj;تعالی قرار گرفته، و خدای متعال حلاوت و شیرینی ارتباط با خود را به ذائقه&zwnj;ی روح او چشانده است.
اگر این انسان چند لحظه لذت&zwnj;های مادی و حیوانی را بر حلاوت و شیرینی&zwnj;های معنوی ترجیح دهد، هم در
دنیا و هم در آخرت مجازات شدیدی خواهد شد. بی&zwnj;توجهی به این آیات کریمه به معنای عدم توجه دل به

صداهای الهی و عدم حفظ خود از صداهای شیطانی است.

تفاوت بسیار زیاد نعمت&zwnj;های دنیایی با نعمت&zwnj;های آخرتی

در حالی که تحقق وعده&zwnj;های از حلوای نسیه)) است.  به  نقد  افراد می&zwnj;گویند: ((سیلی  از  بعضی 
حق&zwnj;تعالی نسبت به مؤمنین و متدینین که آخرت خوبی دارند، و بهره&zwnj;مندی آن&zwnj;ها از لذایذ در قیامت

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/183743/


به گونه&zwnj;ای است که آرزو می&zwnj;کنند که از لذت&zwnj;های دنیایی بهره&zwnj;ای نمی&zwnj;بردند و در
ازای آن از لذت&zwnj;های بی&zwnj;پایان آخرتی بهره&zwnj;مند می&zwnj;شدند. گاهی از اوقات بعضی افراد متدین
به چیزی احتیاج دارند و برای رسیدن به آن، از صمیم قلب دعا می&zwnj;کنند، اما خدای متعال بر حسب ظاهر در دنیا
حاجت آن&zwnj;ها را برآورده نمی&zwnj;کند. این انسان اگر عاقل باشد، و خود را از دین خدای متعال و کتاب او و
فرمایشات معصومین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم جدا نکرده باشد، با حق&zwnj;تعالی قهر نمی&zwnj;کند، و از این

مسیر خارج نمی&zwnj;شود.

او عنایت کرده است. خدای متعال به رسول به  با شعور می&zwnj;فهمد که چه مقدار حق&zwnj;تعالی  انسان 
حضرت آن   ،;raquo&نَعمائی اُشکُر  مُوسی  &laquo;یا  فرمود:  علیه  موسی سلام&zwnj;الله  حضرت  بزرگوارش 
لحظه&zwnj;ای از حق&zwnj;تعالی فرصت گرفت و فکر کرد که نعمت&zwnj;های خدای متعال را بشمرد، سپس شکر
نتوانستم من  خدایا  کرد:  عرض  حق&zwnj;تعالی  به  و  برگشت  لحظاتی  از  بعد  آورد.  جا  به  را  آن&zwnj;ها 
نعمت&zwnj;های تو را شماره کنم تا بعد از آن، شکرگزار آن نعمت&zwnj;ها باشم. خطاب رسید: &laquo;یا مُوسی
شکر کردی،  ناتوانی  و  عجز  اظهار  من  نعمت&zwnj;های  شمارش  از  که  اکنون   .;raquo&نَعمائی شَکَرتَ  الانَ 

نعمت&zwnj;های من را به جا آوردی.

ما هم بنده&zwnj;ی مقصر گنه&zwnj;کار حق&zwnj;تعالی هستیم و شاید آن&zwnj;گونه که خدای متعال شرایط را
برای ما فراهم کرده است، در انجام وظایف و اطاعت او عمل نکرده و کوتاهی کرده باشیم. منظور از کوتاهی این نیست
که ما مستقیماً به حق&zwnj;تعالی عرض کنیم که فرمایشات تو را الان در دوران جوانی انجام نمی&zwnj;دهیم و این
اطاعت را به دوران پیری موکول می&zwnj;کنیم. بلکه شیطان در گوش ما می&zwnj;گوید: الان جوان هستی و مانعی
ندارد که لذت دنیایی هم ببری؛ خدای متعال این نعمت&zwnj;ها را برای تو خلق کرده است؛ و به عنوان مثال استفاده

کامل از غذاهای لذیذ و حلال در سفره رنگینی که صاحب مجلس پهن کرده است مانعی ندارد.

اما امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه فرمودند: در مباحات نفس خود را ریاضت بدهید. اگر انسان در مباحات
نفس خود را آزاد بگذارد، برای کنترل نفس در محرمات نیاز به صرف نیرو و انرژی بیش&zwnj;تری دارد. ولی وقتی که
آن آسان&zwnj;تر می&zwnj;شود، کنترل  کرد،  آن&zwnj;را مؤدب  و  داد،  ریاضت  مباحات  در  را  انسان نفس خود 
همان&zwnj;گونه که کنترل یک اسب آموزش داده شده، با اسب خالی از آموزش متفاوت است. انسان بی&zwnj;ادب
با انسان باادب فرق دارد. بندگی حق&zwnj;تعالی هم ادب خاص خود را دارد. چنین نیست که ما همواره تمایل به نماز
خواندن داشته باشیم؛ یا همواره خواست قلبی ما این باشد که زبان و گفتار خود را کنترل کنیم. شاید در مواردی هم
انسان دوست داشته باشد از دیگران بدگویی کند و تا آن مطالب را به زبان نیاورد احساس سبکی و آسودگی نکند.

برخی انسان&zwnj;ها این&zwnj;گونه اسیر شیطان&zwnj; هستند و اختیاری از خود ندارند.

عدم گله&zwnj;گذاری از حق&zwnj;تعالی، از ویژگی&zwnj;های بندگی

مالک غلامی به نام ایاز به پول احتیاج پیدا کرد. ایاز به مالک خود گفت: من را به بازار برده&zwnj;فروش&zwnj;ها ببر و
بفروش. مالک او گفت: تو هنری نداری و در هیچ صنعتی ماهر نیستی. ایاز گفت: اگر از تو سؤال کردند مهارت این غلام
چیست بگو بندگی بلد است. هنگامی که یک خریدار این جواب را شنید منظور را نفهمید و به سلطان زمان مطلب را
منتقل کرد. سلطان که انسان فهمیده&zwnj;ای بود، فوری به او پول داد که این غلام را بخرد و بیاورد. سلطان به عوامل
خود دستور داد، که این غلام را بدون این&zwnj;که تقصیری کرده باشد شلاق بزنند. چند شلاق به بدن او زدند، اما غلام
هیچ نگفت و ناله&zwnj;ای نکرد. سلطان از او پرسید: چرا فریاد نمی&zwnj;زنی، مگر درد ندارد؟ غلام گفت چرا درد
دارد، اما چون شما من را خریده&zwnj;اید و مالک من شده&zwnj;اید، بدون اجازه شما ناله هم نمی&zwnj;کنم.

سلطان فهمید که چنین غلامی را بسیار ارزان خریده است.

چند بنده حق&zwnj;تعالی وجود دارد، که وقتی با مشکلاتی روبرو می&zwnj;شود، ناله نمی&zwnj;کند و آن&zwnj;را
تقدیر حق&zwnj;تعالی می&zwnj;داند و باور دارد که چون مالک او خدای متعال است و قادر مطلق او است، هیچ
نوع یک  کردن  ناله  ندارد.  وجود  کردن  ناله  برای  دلیلی  لذا  و  نمی&zwnj;دهد  رخ  او  اذن  بدون  واقعه&zwnj;ای 
گله&zwnj;گذاری از کسی است که این برنامه را برای فرد تنظیم کرده است. ناراحتی&zwnj;ها، مشکلات و دردهای
دنیایی به اراده&zwnj;ی حق&zwnj;تعالی به وجود می&zwnj;آید. آیا گله کردن از مولی&zwnj;الموالی عقلاً جایز

است؟

گله&zwnj;گذاری از غیر حق&zwnj;تعالی و غیرمعصوم ممکن است زیرا امکان کوتاهی از طرف مقابل وجود دارد، اما گله

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



کردن از معصوم توجیهی ندارد. اگر انسان مثلا در مسافرت احتیاط&zwnj;های لازم را کرد و ناراحتی و مشکلی برای او
به وجود آمد باید آن&zwnj;را مقدّر بداند و گله نکند. سلطان آن زمان از ایاز نام او را پرسید. ایاز جواب داد: هنوز شما برای
من اسم نگذاشته&zwnj;اید. سلطان نام قبلی او را سوال کرد. او گفت: در گذشته ایاز نام داشتم. این ادب بندگی

است.

این مطالب اخلاقی در رساله&zwnj;ی توضیح&zwnj;المسائل نوشته نمی&zwnj;شود. بعضی اشتباه کرده&zwnj;اند و
در کتاب&zwnj;های خود نوشته&zwnj;اند که انسان عامی بیش از یک توضیح&zwnj;المسائل برای سعادت خود لازم
بود. حتماً قیامت همنشین حضرت سلمان سلام&zwnj;الله&zwnj;علیه خواهد  در  کند  آن عمل  به  اگر  و  ندارد، 
این&zwnj;گونه نیست. اخلاقیاتی که از ائمه&zwnj;ی طاهرین صلوات&zwnj;الله&zwnj; علیهم&zwnj;اجمعین وارد
شده است و یک مسئله&zwnj;ی فقهی هم در آن نیست و توسط بزرگان و علما برای شیعیان بیان می&zwnj;شود

مطالب زائدی نیست.

ضرورت شکرگزاری و تشکر از حق&zwnj;تعالی

با این&zwnj;همه از حق&zwnj;تعالی مولی&zwnj;الموالی جل&zwnj;شأنه که منعم علی&zwnj;الاطلاق است 
نعمت&zwnj;ها که به ما عطا کرده، نیازی به تشکر ما ندارد، اما اگر ما بخواهیم بنده&zwnj;ی با ادبی باشیم، باید
تشکر کنیم. هرچند که تشکر کردن هم بدون عنایت و لطف او ممکن نیست. حق&zwnj;تعالی پس از بیدار شدن از
خواب تشکر زبانی بر زبانم جاری می&zwnj;کند، و به دستم توفیق می&zwnj;دهد، که مهر را بردارم، و سه مرتبه
شکراً شکراً شکراً بگویم. انسان باید با بصیرت خود الطاف حق&zwnj;تعالی را ببیند. اگر در یکی از مجالس معنوی و
الهی شرکت کرد، به محض ورود از این که زنده مانده و به آن مجلس رسیده، از حق&zwnj;تعالی تشکر کند. زیرا ممکن

بود در همان زمان در مجلس دیگری حضور داشت که از یاد خدای متعال غفلت پیدا می&zwnj;کرد.

شاید انسان عادت کرده&zwnj; باشد و در مجالسی حضور پیدا کند و شکر هم نکند. اگر جایی رفتیم که مثبت است، و
معتقدیم که خدای متعال و ولّی او حضرت بقیة&zwnj;الله اروحناله&zwnj;الفدا راضی است، آیا نباید شکر الهی را به جا
آوریم؟ اگر شکراً لله بگوییم، خدای متعال توفیق ما را بیش&zwnj;تر می&zwnj;کند. توجه داشته باشیم که اگر حرکتی
از ما صادر شد که مثبت و مورد رضای حق&zwnj;تعالی بود، از او تشکر کنیم. بسیاری از انسان&zwnj;ها تمام عمر خود

را به غفلت می&zwnj;گذرانند.

از هدایت و نادانی ما قبل  این است که بدانیم  آیه&zwnj;ی شریفه برداشت می&zwnj;شود  این  از  یک نکته که 
راه&zwnj;نمایی، برای ما چندان گران تمام نمی&zwnj;شود. اما انحراف بعد از هدایت چنین نیست. اگر بعد از هدایت
اول که ایمان است، خدای متعال بنده را از هدایت دوم برخوردار کرد و لوازم ایمان هم در عمل از او صادر شد، یعنی به

مقتضیات ایمان خود عمل کرد، شایسته است که شکر اضافی به جا آورد.

یکی از اموری که غفلت را از بین می&zwnj;برد شکر نعمت&zwnj;های حق&zwnj;تعالی است. انسان تصمیم بگیرد
برای هر موردی که تشخیص داد نعمت الهی است در دل خود یا آهسته با زبان خود شکر کند. تصادف در دستگاه خدای
متعال وجود ندارد. گاهی از اوقات انسان به یک نکته&zwnj;ی علمی منتقل می&zwnj;شود که انتظار آن را نداشته
است. این فهمیدن، عنایت حق&zwnj;تعالی به قلب ما است و نیاز به شکر دارد. این آگاهی&zwnj;ها نعمت است، و
شکر نعمت عقلاً لازم است، و اگر شکر نکنیم و با غفلت کفران نعمت کنیم، و نعمت&zwnj;های حق&zwnj;تعالی را در
موارد غفلت از ذکر و یاد او مصرف کنیم، خدای متعال آن&zwnj;ها را از انسان می&zwnj;گیرد. آنگاه مصداق همین آیه

کریمه می&zwnj;شود و از سوی حق&zwnj;تعالی مورد غضب قرار می&zwnj;گیرد و عذاب عظیم برای او وجود دارد.

هماهنگی کامل عملکرد انبیاء و اولیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم با رضای حق&zwnj;تعالی

عملکرد انبیاء و اولیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین ناشی از جوشش احساسات و برخورد فراتر از عقل
با بعضی از موضوعات نبود. چنین تصوری در مورد آن بزرگواران دلیل بر بی&zwnj;ایمانی و بی&zwnj;معرفتی ما نسبت
به ایشان است. هر چه آن بزرگان از جان، از فرزندان و از راحتی خود مصرف کرده&zwnj;اند ، همه به&zwnj;جا بوده

است.

فداکاری صدیقه&zwnj;کبری سلام&zwnj;الله علیها برای حجت زمان خود ناشی از عاطفه&zwnj;ی خیلی شدید نبود.
هر نفسی که ایشان می&zwnj;کشید و هر قدمی که برمی&zwnj;داشت با یقین به این بود که این نفس و این قدم

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



مورد رضای خدای متعال است. به حسب ظاهر در خانه&zwnj;ای آن بزرگوار چهار کودک حضور داشتند. آن بزرگواران از
اولیای خدا بودند و آن مادر بزرگوار هم کلاس درس برگزار می&zwnj;کرد که در راه خدا چه باید کرد. اگر گفته شود که
شما می&zwnj;توانید هم در دنیا بهترین لذت&zwnj;های مادی را داشته باشید و هم در قیامت همنشین حضرت
یا گفته&zwnj;اند،  دروغ   ً عمدا و  نداشته&zwnj;اند  دین  یا  بشوید،  سلام&zwnj;الله&zwnj;علیه  سلمان 
برای آخرت خلق شده است. قوای لذایذ  برای آخرت خلق شده است.  دنیا  را فریب دهند.  خواسته&zwnj;اند ما 
جسمانی برای آخرت خلق شده است. نباید انسان از چارچوب دین خارج شود، غفلت انسان را هلاک می&zwnj;کند، و

ذکر و یاد حق تعالی انسان را به درجات بسیار عالی می&zwnj;رساند.

زینب حضرت  ایشان  بزرگوار  دختر  سلام&zwnj;الله&zwnj;علیها  کبری  صدیقه&zwnj;ی  شاگردان  از  یکی 
سلام&zwnj;الله&zwnj;علیها بود. ایشان تمام آن درس&zwnj;ها، یعنی تمام سرمایه&zwnj;ی خدادادی را صرف طلب
رضای حق&zwnj;تعالی کرد و در سفر برادر بزرگوارش به عراق و کربلا بیش&zwnj;تر یاد گرفت. تمام فرمایشات نقل
شده از ابی&zwnj;عبدالله صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه در آن سفر طولانی یک دانشگاه در درجه&zwnj;ی اول برای
معصوم تالی&zwnj;تلو  که  کسی  اول  بانوان  بین  در  بود.  اصحاب  برای  سپس  و  خود  خاندان  افراد 
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم بود حضرت زینب سلام&zwnj;الله&zwnj;علیها بود که همه مطالب را فراگرفت و در شب
عاشورا کم&zwnj;بودهایی هم که امکان داشت که از برادر نشنیده و حضرت نفرموده باشد، تکمیل کرد. در این خانواده
کودک سه ساله و چهار ساله از یک انسان بیست&zwnj;وپنج ساله بیش&zwnj;تر و بهتر می&zwnj;فهمد و بهتر اجرا
می&zwnj;کند. آن خانم بزرگوار در کوفه بهتر از صدها رسانه تبلیغ کرد و صدای گریه و ناله از همه&zwnj;ی اهل کوفه

بلند شد.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


