
سه شنبه 11 اردیبهشت 1397 - 07:19

حجتالاسلام مرتضی جوادی آملی در نشست علمی مطرح کرد؛

رابطه جهان بینی الهی با نظریه علم دینی/ نقش علم دینی در تمدن سازی

مرتضی جوادی آملی گفت: مراد از علم دینی عبارت است از همه آنچه امروز به عنوان علم در جوامع علمی و آکادمیک

مطرح است و بناست آنها جامعه را بسازد، تمدن و فرهنگ را بسازد.

مرتضی جوادی آملی گفت: مراد از علم دینی عبارت است از همه آنچه امروز به عنوان علم در جوامع علمی و آکادمیک
مطرح است و بناست آنها جامعه را بسازد، تمدن و فرهنگ را بسازد.

به گزارش خبرگزاری مهر، نشست علمی با موضوع &laquo;رابطه جهان بینی الهی با نظریه علم دینی از منظر حضرت
آیت الله العظمی جوادی آملی&raquo; با سخنرانی حجت الاسلام &laquo;مرتضی جوادی آملی&raquo; به همت

مرکز تخصصی تفسیر وعلوم قرآن اسراء و مرکز تخصصی فلســــفه اسلامی اسراء برگزار شد.

حجت الاسلام مرتضی جوادی آملی در این نشست علمی، به ضرورت همفکری و مشورت در خصوص علم دینی اشاره
و بیان کرد: انتظار داریم که شما برادران بزرگوار به میدان بیایید و با همفکری و مشورت و مباحثه خصوصاً این کتاب
&laquo;منزلت عقل در هندسه معرفت دینی&raquo; را که نه تنها در این حوزه یعنی حوزه علم دینی بسیار مؤثر است،

بلکه در روش و شیوه معرفتی که استاد بر آن اصرار دارند، نقش&zwnj;آفرین است.

وی ادامه داد: بحث &laquo;چیستی علم دینی&raquo; و &laquo;هستی علم دینی&raquo; و &laquo;چرایی علم
دینی&raquo; سه پرسش اصلی است که همواره باید ذهن ما را مشغول کند، و ما نیازمند به پاسخ&zwnj;های درخور
برای این سه سؤال اصلی هستیم، ولی به عنوان آشنایی و شناخت اینکه آیا این علم چه اتفاقی را برای جامعه رقم
خواهد زد، لازم است تا مقدمه ای را عرض کنم، چرا که آنچه جامعه را می&zwnj;سازد و ارزش&zwnj;ها را در جامعه

حاکم می&zwnj;کند همین علوم است.

وی با بیان اینکه اگر انتظار داریم جامعه ای اسلامی داشته باشیم، باید علوم اسلامی و دینی داشته باشیم، اظهار کرد:
اگر جامعه حوزوی ما جامعه دینی است و طلاب و اساتید یک نوع مناسبات دینی و اجتماع اسلامی را با هم برگزار
می&zwnj;کنند، برای این است که در دانش اسلامی سیر می&zwnj;کنند و این دانش، هویت&zwnj;ساز است، این
علم در بدنه وجود این طلاب و فضلا اثر می&zwnj;گذارد و نقش تعیین کننده دارد. بنابراین ما اگر انتظار داریم یک نظام
اسلامی، یک جامعه اسلامی داشته باشیم الاّ ولابد باید علوم اسلامی داشته باشیم، علوم دینی داشته باشیم. تراث
اسلامی و مکتب پربار تشیع امروز در اختیار ماست آنچه در تراث اسلامی و شیعی ما بود امروز مطرح است، اما وقتی
یک گُسستی بین این دسته از علوم و جامعه به نام علم سکولار وجود دارد این به جامعه و نظام نمی&zwnj;رسد، این
گسست اجازه نمی&zwnj;دهد این دانش&zwnj;ها و بینش&zwnj;های بلند الهی خودش را در عرصه جامعه و نظام

بیاورد و خودش را نشان دهد.

حجت الاسلام مرتضی جوادی آملی در ادامه بیان کرد: ما باید در گام اول، طبیعت را به عنوان خلقت بشناسیم در علم
دینی آن گام اول این است که موضوع علوم، طبیعت نباشد موضوع علوم، خلقت باشد. اگر نگاه ما به آب و خاک و دریا و
ستاره و امثال ذلک نگاه طبیعتی باشد خب طبیعی است، چنین علمی نمی&zwnj;تواند هویت الهیاتی ببخشد،
نکته&zwnj;ای که در اذهان برخی وجود دارد و مطرح می&zwnj;کنند آنچه از حضرت آیت الله جوادی آملی به عنوان
را این  است.   ;raquo&دینی &laquo;معرفت  این  نیست  دینی  علم  نظریه  این  هست  دینی  علمی  نظریه 
و به عنوان علم  امروز  که  امری است  از علم همان  مرادمان  بدانیم که  باور  و  اعتقاد  با همه  می&zwnj;خواهیم 
نظام&zwnj;های پذیرفته شده در دانشگاه&zwnj;ها دارد مطرح می&zwnj;شود ما نمی&zwnj;خواهیم علم معرفتی یا
علومی که در فضای الهیات و امثال ذلک شکل می&zwnj;گیرد از آن بحث کنیم علم با همه ویژگی&zwnj;هایی که در
فرایند تشکیل علم امروز دخیل است ما می&zwnj;خواهیم از آن حرف بزنیم. این بحث نظریه معرفت علم دینی نیست،
نظریه علم دینی است و مراد از علم عبارت است از همه آنچه امروز به عنوان علم در جوامع علمی و آکادمیک مطرح

است و بناست آنها جامعه را بسازد، تمدن و فرهنگ را بسازد.

وی گفت: ما یک دستگاه داریم به نام دستگاه تکوین یعنی آسمان و زمین و دریا و صحرا و انسان و بدن انسان، اینها را
بخواهیم تحلیل کنیم از چه ابزاری باید استفاده کنیم. حقیقتی هم است به نام تدوین و تشریع که کتاب و سنّت است
یک دانشی است به نام دانش اصول، این دانش اصول را اندیشمندان تولید می&zwnj;کنند تا به وسیله این دانش

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/183449/


بفهمند در کتاب و سنّت چه اتفاقی افتاده است. دانش ها و علومی را هم بشر تولید کرده تا این حقیقت تکوین را
واکاوی کند و هیچ یک از این علوم، چه آنهایی که در فهم تدوین به کار گرفته می&shy;شود و چه آنهایی که در فهم
تکوین استفاده میشود، ربطی به غیر خدا ندارد چون هر دو درباره فهم خلقت الهی می باشد. ما باید بدانیم آنچه را که
کاملاً حقایق  این  تبیین  در  علم  این  ندارد  شرق  و  غرب  به  اختصاصی  این  است  مطرح  امروز  تجربی  علوم  در 

نقش&zwnj;آفرین است.

مرتضی جوادی آملی افزود: آیا علم دینی که در حقیقت می&zwnj;خواهد بیاید و یک جایگزینی برای علم سکولار بشود
در هویت علم دخالت دارد؟ آن نگرانی و دغدغه&zwnj;ای که وجود دارد این است بعضی می&zwnj;گویند آنچه آیت الله
جوادی آملی در این نظریه دارد حیثیت&zwnj;های جهان&zwnj;بینی و الهیاتی است اینکه ما طبعیت را به خلقت تبدیل
کنیم، اینها درست، اینها را ما اصلاً علم نمی&zwnj;دانیم آیا در هویت علم و در باطن آن چیزی که از آن به عنوان علم یاد
می&zwnj;کنیم این هم دخالت دارد یا ندارد؟ اگر دخالت دارد بفرمایید چه نوع دخالتی در هویت علم دارد؟ بنابراین اگر
عده&zwnj;ای معتقدند که خدا وجود دارد و خلقت است، بیایند بگویند مثلاً خدای عالم این طور آفریده اشکال ندارد،
عده&zwnj;ای هم اعتقاد ندارند می&zwnj;گویند خب این طبیعت است که باران می&zwnj;آورد، رویش می&zwnj;آورد
و امثال ذلک، ما کاری به اینکه چه کسی این کار را کرده نداریم، بنابراین شما و ما در فرایند شکل&zwnj;گیری علم هیچ
فرقی نداریم ما این علم را به جامعه می&zwnj;آوریم شما هم همین کار را می&zwnj;کنید فقط جنبه الهیاتی دارد. آیا
نظریه علم دینی حاج آقا در حقیقت علم و فرایند علم و به تعبیر اینها سامانه&zwnj;هایی که در علم وجود دارد آیا

مداخله دارد یا ندارد؟ ما فعلاً راجع به این سؤال اظهارنظر نمی&zwnj;کنیم.

در پایان این نشست به بعضی از پرسش&zwnj;های حضار در مورد علم دینی و بحث&zwnj;های مطرح شده در این
حوزه توسط مرتضی جوادی آملی پاسخ داده شد:

پرسش: تمدن اسلامی بیش از پنج قرن در قسمت وسیعی از جهان حکمرانی می&zwnj;کرد و توانست در دنیای آن روز
دست به نظام&zwnj;سازی بزند اما نه فارابی توانست به مدینه فاضله دست یابد و نه ابن&zwnj;سینا، از آنجا که تمدن
اساساً دستاورد بشری محسوب می&zwnj;شود چه اصراری بر نظریه علم دینی وجود دارد؟ چه نقشی علم دینی در

تمدن&zwnj;سازی دارد؟

حجت الاسلام مرتضی جوادی آملی: اگر از تمدن اسلامی بخواهیم یاد کنیم یکی از پرفروغ&zwnj;ترین دوره&zwnj;های
تمدن، تمدنی بود که در عصر فارابی و ابن&zwnj;سینا بود البته حکّام و سلاطین اجازه و مهلتی برای این دانشمندان
نمی&zwnj;دادند یک دوره بسیار محدودی صفویه به میدان آمد و به علما اجازه فعالیت&zwnj;های اجتماعی و مدنی
داد. حکومت&zwnj;ها اجازه نمی&zwnj;دادند و میدان برای عالمان وجود نداشت الآن چون در دوران اخیر اتفاق بزرگ
علم مدرن در کلّ جهان به وقوع پیوسته و حاکمیت این علم مدرن در جهان دارد خودش را نشان می&zwnj;دهد. الآن که
تراث شیعی ما به برکت اینها وجود دارد مرهون آن مجاهدت&zwnj;ها هست و آنچه الآن اجازه نمی&zwnj;دهد این
اتفاق بیفتد هیمنه علم مدرن است ما الآن در حداقلی هستیم که مقابل قدرت جهانی به نام علم سکولار داریم حرف
می&zwnj;زنیم و مقاومت می&zwnj;کنیم. علم سکولار و علم مدرن امروز سایه&zwnj;افکن است. اولاً توضیح داده شد
این علم، علمی نیست که بگوییم برای بشر است که بشر این را بدون اینکه از موهبت الهی الهام بگیرند به دست آورده
هم دانش&zwnj;ها  این  هست  ذلک  امثال  و  اقیانوس&zwnj;پیما  زیردریایی،  ساخت  برای  الآن  آنچه  است. 
دانش&zwnj;هایی است که محصول عقل بشر است و این محصول باید در علم که به عنوان علم مدرن هست برای علم
بشری استفاده شود و در حوزه علم دینی اینها مورد اعتنا هستند ما آنچه در حقیقت علم امروز مطرح است باور داریم
اما این را ناقص می&zwnj;دانیم هم به لحاظ الهیاتی ناقص می&zwnj;دانیم هم به لحاظ مبانی که مبانی&zwnj;ای که
از جایگاه این حکمت نظری و حکمت عملی، از اخلاق و فقه و حقوق وامثال ذلک تولید می&zwnj;شود در فرایند تولید

علم تجربی دخیل است.

پرسش: اگر بگوییم همه علوم علم دینی می&zwnj;توانند باشند علومی که به ضرر جامعه بشری به کار گرفته
می&zwnj;شوند چگونه با این نظریه قابل جمع است؟

حجت الاسلام مرتضی جوادی آملی: برای تشخیص اینکه آیا علم، دینی هست یا غیردینی باید چه کار کرد؟ سؤال اول
ما &laquo;العلم الدینی ما هو؟&raquo; در بیانات حضرت استاد [آیت الله العظمی جوادی آملی] آمده که علم دینی
عبارت است از علمی که موضوعش فعل الهی است، بعضی می&zwnj;گویند این تعریفی که حضرت استاد دارند این
تعریف را خودشان گفتند یا این از کجا گرفته شده است؟ چون بعضی تعریف می&zwnj;کنند می&zwnj;گویند علم دینی
آن علمی است که براهین و ادله&zwnj;اش دینی باشد که حضرت استاد گفتند این حرف، حرف خوبی است اما ما علم

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



را به موضوعش می&zwnj;شناسیم که تمایز علوم به تمایز موضوعات است. پس این سخن که اگر گفتیم تمایز علوم به
تمایز موضوعات است و از جایگاه موضوع است که آن علم تعیین تکلیف می&zwnj;شود، پس علم دینی علمی است که
سخن خدا  قول  از  چون  چرا؟  است،  دینی  علم  فقه  که  همان&zwnj;گونه  می&zwnj;گوید  سخن  خدا  فعل  از 
می&zwnj;گوید، هر آنچه از فعل الهی دارد بحث می&zwnj;کند می&zwnj;شود علم دینی، خب علم انسانی چیست؟
داریم؟ و خوب  بد  علم  آیا  که  رسیدیم  اینجا  به  ما  وقتی  انسان سخن می&zwnj;گوید  فعل  از  که  است  علمی 
می&zwnj;شود علم انسانی و از جایگاه علم انسانی، فقه تعیین تکلیف می&zwnj;کند. فقه می&zwnj;گوید که فلان
علم خوب است و فلان علم بد است. باید و نباید یکی از معیارهاست. فعل الهی که شد می&zwnj;شود علم دینی، اما
فعل انسانی مثل هنر، الآن این همه موسیقی و سینما یا اصلاً علومی که بشر تولید می&zwnj;کند به لحاظ مدیریت،
تجارت، اقتصاد، سیاست همه اینها از موضوع بحث بیرون هستند زیرا اینها فعل انسانی&zwnj;اند و در ارتباط با اینها باید
فقه نظر بدهد که آیا درست هست یا درست نیست که اگر این علوم از آموزه&zwnj;های دینی الهام بگیرند و متأثّر
باشند می&zwnj;شود هنر اسلامی، اگر نباشند می&zwnj;شود هنر غیر اسلامی، ما سینمای اسلامی داریم و
سینمای غیر اسلامی هم داریم اینها در حوزه علوم انسانی است آنکه حضرت استاد می&zwnj;فرمایند علم دینی
یعنی آن علومی که نسبت به فعل الهی راجع به آن نظر داده می&zwnj;شود. اگر ما دانشی داشتیم که دانش بخواهد
بمب هسته&zwnj;ای ایجاد کند فلسفه و کلام کاری به آن ندارد، فقه است که می&zwnj;گوید آن تولیدی که بخواهد
مخرّب باشد این حرام است، یک فقیه فتوا می&zwnj;دهد یک فیلسوف که فتوا نمی&zwnj;دهد چون فعل انسانی
است انسان می&zwnj;خواهد دانشی را تجربه کند که بمب اتم بسازد این کار، فعل بشری است فعل الهی نیست که

راجع به آن از جایگاه علم دینی صحبت شود.

پرسش: آیا بعد از این نظریه علم دینی، همه چیز بر اساس همان پارادایم&zwnj;های علم تجربی خواهد بود و فقط نگاه
عوض می&zwnj;شود؟

حجت&zwnj;الاسلام مرتضی جوادی آملی: مداخله&zwnj;ای که در نظریه حضرت استاد [آیت الله العظمی جوادی
املی] در خصوص علم دینی است از دو ساحت هست و فعلاً آن مقداری که مطرح شده است ساحت اول است نه
ساحت دوم که جهان&zwnj;بینی و نسبت آن با نظریه علم دینی، اما حکمت عملی و نسبت آن با علم دینی مانده
است. تا این مقداری که از جایگاه جهان&zwnj;بینی ما وارد می&zwnj;شویم مداخله در حدّ مداخله متافیزیکی است
یعنی طبیعت را به خلقت تبدیل کردن، یعنی این لاشه علم را به آن حیات بخشیدن و ما فکر نکنیم که آنچه در طبیعت
جستجو می&zwnj;کنیم در حقیقت در طبیعت کاووش می&zwnj;کنیم نه، قدم به قدم باید بگوییم &laquo;هو الذی
و الهی  فلسفه  جایگاه  از  کند.  پیدا  راه  باید  علوم  بدنه  تمام  در   ;raquo&الذی &laquo;هو  این   ;raquo&خلق
و فلسفه  که  مقداری  آن  ندارد  تجربی  بحث&zwnj;های  چون  نیست  مداخله  این  از  بیش  جهان&zwnj;بینی 
جهان&zwnj;بینی الهی در آن حوزه رسالت و مأموریت این دانش&zwnj;ها چیست؟ حوزه &laquo;هست&raquo; و
&laquo;نیست&raquo; است کسی نمی&zwnj;تواند توقع داشته باشد از جایگاه نظام الهیاتی ما بیاییم در علوم
تجربی مداخله تجربه&zwnj;گرایانه داشته باشیم، این توقع ناصوابی است. اگر ما بخواهیم مستقیماً در حوزه اقتصاد،
سیاست، تربیت خانوادگی و از این مسائل که در جامعه نقش دارد داشته باشیم دو نوع مداخله لازم داریم: یک مداخله
الهیاتی، یک مداخله دیگر از جایگاه حکمت عملی یعنی فقه، اخلاق، حقوق و آن مداخله&zwnj;ای که از آمیختگی روش
عقلی و نقلی ایجاد می&zwnj;شود. ما این همه منابع داریم در مسائل ریز اجتماعی، اخلاقی و تربیتی و علوم انسانی
این همه آموزه&zwnj;ها داریم اما در مباحث اجتماعی، سیاسی، تربیتی در دانشگاه&zwnj;ها خبری از این منابع

نیست.

پرسش: نظر حضرت استاد به طور خاص درباره گزاره&zwnj;های نقلی که درباره مسائل علوم تجربی مثل پزشکی
هست چیست و رابطه این گزاره&zwnj;ها با علوم تجربی و تولید این علم چیست؟ بر اساس هرمنوتیک عقل و علم
بشر در فضای اسلامی و پیش&zwnj;فرض&zwnj;های دینی نتیجه&zwnj;ای متفاوت از فضای غیردینی دارد نظر استاد

چیست؟

حجت الاسلام مرتضی جوادی آملی: همان&zwnj;طوری که ما به دانش اصول خودمان باور داریم اما در عین حال
بها آن  به  امروز  دارند  دانشمندان  و  می&zwnj;پذیریم  است  شده  اضافه  هرمنوتیک  دانش  از  که  مداخلاتی 
می&zwnj;دهند. الآن ما فقط یک ذهیتی ایجاد می&zwnj;کنیم که این تبدیل طبیعت به خلقت یک واقعیتی است که
الآن در علم مدرن متأسفانه با یک نگاه طبیعی است و این حداقلی را باید کاملاً به آن اطمینان داشت، روی آن تأکید کرد
و اتفاقا کسانی که صاحبان علم مدرن هستند می&zwnj;گویند خیلی خوب، شما باور دارید می&zwnj;خواهید این را به
علم تجربی ملحق کنید، خب انجام بدهید، ولی سخن این است که در هویت این علم می&zwnj;خواهید مداخله کنید
یا نه، که ما حرف در اینجا داریم. اما ما اگر وارد مسائل علوم می&zwnj;شویم ما مثلاً اقتصاد را برای کدام انسان داریم

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



تدوین می&zwnj;کنیم؟ سیاست را برای کدام انسان شداریم تدوین می&zwnj;کنیم؟ این انسان کیست؟ اگر در اختیار
علم مدرن بگذارید، می&zwnj;گوید انسانی که در طبیعت رسته است و در طبیعت سر فرو می&zwnj;برد این انسان،
اما ما می&zwnj;گوییم برای انسانی باید سیاست و اقتصاد و برنامه&zwnj;های تربیتی و اخلاقی را پایه&zwnj;ریزی
کرد که ابدی است. اینکه حضرت استاد [آیت الله العظمی جوادی آملی] هر روز در فرمایشاتشان می&zwnj;فرمایند
انسان با مردن از پوست به در می&zwnj;آید نه اینکه بپوسد و از بین برود، برای اینکه اینها فکر می&zwnj;کنند انسان از
بین می&zwnj;رود. امروز آن چیزی که در مقابل هویت و حقیقت انسانی و حقیقت&zwnj;های الهی ایستاده است
همین علم مدرن است و اگر این بت علم سکولار شکسته نشود جامعه همچنان بت&zwnj;پرست است. این علم مدرن
دارد همه زندگی انسان&zwnj;ها را زیر نظر خود احاطه می&zwnj;کند این باید شکسته شود و تنها با قدرت علم دینی

می&zwnj;تواند شکسته شود.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


