
یکشنبه 09 اردیبهشت 1397 - 07:18

گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی؛

مفهوم شادمانی متناسب با مقام انسانیت تعریف شود/ تفاوت علم و ایمان

شادمانی حیوانی، آزادی مطلقی است که حیوانات هم دارند. این شادمانی شایستهی انسان نیست. انسان مانند حیوان

نیست که اگر محصور شد و تحت فشار مزاج خود قرار گرفت، خود را در خیابان و معبر راحت کند.

شادمانی حیوانی، آزادی مطلقی است که حیوانات هم دارند. این شادمانی شایسته&zwnj;ی انسان نیست. انسان
مانند حیوان نیست که اگر محصور شد و تحت فشار مزاج خود قرار گرفت، خود را در خیابان و معبر راحت کند.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی در مورد آیه &laquo;مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَکَرٍ أَوْ أُنثَی
وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَاةً طَیِّبَةً&raquo; است که در ادامه می خوانید؛

منظور از عمل صالح و حیات طیبه با معیار الهی

در این آیه کریمه خدای متعال به مؤمنین می&zwnj;فرماید که اگر بخواهند رشد و کمال پیدا کنند، بایستی در کنار ایمان
و همراه با این اعتقاد، عمل صالح داشته باشند و کار نیک انجام دهند. تشخیص عمل صالح و کار شایسته با مکلّفین
نیست، بلکه با حق تعالی و اولیاء معصومین او است. آن چه حق&zwnj;تعالی از کارها صالح دانسته، صالح است و آن
چه نادرست و ناشایست دانسته، نادرست است. برای این که انسان به اشتباه گمان نکند که خودش می&zwnj;تواند
عمل صالح را از غیر صالح تشخیص دهد، حق&zwnj;تعالی در قرآن کریم فرموده است: "عَسی أن تکرَهوا شَیئاً وهو خیرٌ
لکم وَعسی أن تُحِبّوا شیئاً وهو شَرٌّ لکم". یعنی تشخیص ما قطع نظر از وحی و فرموده معصومین صلوات&zwnj;الله
علیهم حجّیّت ندارد و دارای هیچ اعتباری نیست. بلکه اگر انسان به نظر و تشخیص خود اتکاء کند، اولین قدم را در مسیر
ضلالت و گمراهی برداشته است و به جایی نمی&zwnj;رسد. به عبارت دیگر، این فرد به جای اینکه متناسب با توحید و

خداپرستی عمل کند و مطیع حق تعالی باشد، خود را از خدای متعال جدا کرده و راه انحراف پیش گرفته است.

منظور از حیات طیبه در عبارت "فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَاةً طَیِّبَةً" یک زندگی پاکیزه و روشن، دور از خطا، اشتباه و تاریکی، و زندگی
و کرده&zwnj;اند  اغفال  را  مردم  دوپا  شیاطین  نیست.  نظر  مورد  طبیعی  زندگی  یک  و  است  انسانی-الهی 
می&zwnj;گویند که خدای متعال و دین مقدس اسلام با شادابی و شادی مخالف نیست. هنگامی که این مطلب به
صورت سوال از فقها مطرح می&zwnj;شود، برخی جواب می&zwnj;دهند که دین اسلام مخالف این امر نیست و از
ترس این که سوال&zwnj;کننده&zwnj;ها جرأت پیدا نکنند توضیح هم نمی&zwnj;دهند. هرچند باید توضیح داد که
گاهی که  است  حیوانی  بعد  از  شادمانی  از  غیر  انسانی،  بعد  از  قیامت،  به  مؤمن  انسان  شادابی  و  شادی 
انسان&zwnj;های دور از توحید و خداپرستی پیدا می&zwnj;کنند. آن&zwnj;ها می&zwnj;خواهند با این&zwnj;گونه

شادمانی لذت حیوانی ببرند.

مفهوم شادمانی متناسب با مقام انسانیت

باید صریح گفت که انسان دو بعد دارد. یکی بعد حیوانی و دیگری بعد الهی و انسانی است. شادمانی حیوانی، آزادی
مطلقی است که حیوانات هم دارند. این شادمانی شایسته&zwnj;ی انسان نیست. انسان مانند حیوان نیست که اگر
محصور شد و تحت فشار مزاج خود قرار گرفت، خود را در خیابان و معبر راحت کند. این کار، قطع نظر از دین، در جوامع
انسانی پذیرفته نیست. قطع نظر از دین و حکم حق&zwnj;تعالی و قطع نظر از توحید و خداپرستی، اگر انسان بخواهد
و اعتراض همه&zwnj;ی جوامع بشری، حتی مشرکین  در جامعه حفظ کند، مورد  مانند یک حیوان  را  آزادی خود 

توده&zwnj;ای&zwnj;ها قرار می&zwnj;گیرد.

شادمانی که انسان متناسب با مقام انسانیت خود می&zwnj;تواند داشته باشد و برای آن ارزش قائل باشد آن است
که روح از آن لذت ببرد. مثال ساده&zwnj;ی آن این است: ما به معصومین صلوات&zwnj;الله علیهم اجمعین اعتقاد داریم
و ادعا می کنیم که به آن&zwnj;ها مهر می&zwnj;ورزیم و محبت آن&zwnj;ها در دل ما وجود دارد. اگر در مورد یکی از
بشنویم را  اخلاق حسنه&zwnj;ای  و  کرامات  فضائل،  علیهم&zwnj;اجمعین   ;zwnj&الله;zwnj&معصومین صلوات
خوشحال می&zwnj;شویم. حتی اگر آن اخلاق در انسان&zwnj;های توده&zwnj;ای هم وجود داشته باشد، انسان از
این جهت که این اخلاق انسان&zwnj;پسند را دارند به آن&zwnj;ها علاقه&zwnj;مند می&zwnj;شود. این علاقه به

شرک و الحاد آن&zwnj;ها نیست، بلکه علاقه به اخلاق خوب آن&zwnj;ها است.

4 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/183425/


بیش از نیم قرن است که تعبیراتی از بعضی از افراد به گوش می&zwnj;رسد که انسان یقین می&zwnj;کند این افراد از
مفهوم گفتار خود بی&zwnj;اطلاع هستند. آن آزادی که مطلوب مقام انسانیّت انسان است اگر چه مشرک یا منکر
توحید و مبدأ باشد آزادی حیوانی نیست، بلکه آزادی انسانی است. انسانیت غیر از حیوانیت است وکامل آن همان
الْأَخْلَاقِ". بسیاری از لِأُتَمِّمَ مَکَارِمَ  بُعِثْتُ  است که اسلام از سوی حق تعالی آورده است. آن بزرگوار فرمود: "إِنَّما 
موضوعات اخلاقی و اخلاق پسندیده با فطرت هر انسانی همراه است. این&zwnj;گونه نیست که تمام خوبی&zwnj;ها
و اخلاق نیک برای انسان را انبیاء از سوی حق&zwnj;تعالی آورده باشند. انسان از بسیاری از اخلاق حسنه بالفطرة

آگاهی دارد که تتمیم آن با وجود مقدس انبیاء سلام&zwnj;الله علیهم اجمعین شده است.

بحث اخلاقی از جهتی بر بحث توحیدی تقدم دارد و اگر اخلاق در انسان وجود نداشته باشد، از پذیرش توحید و حقیقت
آن و تعبد به حق&zwnj;تعالی دور می&zwnj;ماند. انسان باید پس از پذیرش توحید فورا به اخلاقیات بپردازد، یعنی رذائل
انسانی و رذائل اخلاقی را از خود بیرون کند و کمبودهایی که از فضایل اخلاقی و انسانی دارد را به دست بیاورد تا قدرت

جا انداختن توحید را در تمام وجود خود پیدا کند و به مرحله&zwnj;ی باور و ایمان واقعی برسد.

فرق بین علم و ایمان

علم به وجود حق&zwnj;تعالی و واجب&zwnj;الوجود را همه&zwnj;ی علما و اهل کتاب ادعا می&zwnj;کنند و اکثرا هم
می&zwnj;توانند آن&zwnj;را اثبات کنند، اما این به منزله&zwnj;ی ایمان به توحید نیست. ایمان این است که علم در
تمام اعضا و جوارح انسان رسوخ و نفوذ کند. مصداق آن، دعای عرفه&zwnj;ی سید الشهداء صلوات الله علیه است. آن
بزرگوار توحید حقیقی و باور حقیقی را در بیانات خود ترسیم فرموده&zwnj;اند. به آن اندازه&zwnj;ای که این خاندان
واقعیت&zwnj;های نامرئی را بیان و روشن می&zwnj;کنند، تا قیامت کسی غیر ایشان قادر نیست چنین بیانی داشته

باشد.

اگر کسی بخواهد به حق&zwnj;تعالی محبت پیدا کند باید او را بشناسد و اگر کسی بخواهد نسبت به خدای متعال
در ایشان  کند.  رجوع  اجمعین  علیهم  الله  صلوات  معصومین  مناجات&zwnj;های  به  باید  کند  پیدا  شناخت 
مناجات&zwnj;های خود خدای متعال را معرفی کرده&zwnj;اند. هنگامی که انسان به نعمت&zwnj;هایی که از سوی
حق&zwnj;تعالی به او داده شده است، توجه پیدا کند، بخواهد یا نخواهد به خدای متعال علاقمند می&zwnj;شود. اگر
کسی در فضای مادی و اجتماعی به ما محبت کند، به عنوان مثال هرگاه در مسیر با او برخورد می&zwnj;کنیم سلام و
احوالپرسی کند، قهرا به او علاقمند می&zwnj;شویم، هرچند نام او را نمی&zwnj;دانیم و از دین و مرام و مسلک او هم

خبر نداریم. "الانسان عبید الاحسان".

محسن واقعی و حقیقی حق&zwnj;تعالی است و انسان در مقابل احسان او نمی&zwnj;تواند بی&zwnj;تفاوت باشد.
بعضی از افراد در جامعه غرق در نعمت&zwnj;های حق&zwnj;تعالی هستند، ولی محبت به حق&zwnj;تعالی پیدا
نمی&zwnj;کنند. تنها مانع از نفوذ حقیقت توحید در باطن وجود این افراد، آلودگی به صفات رذیله است. اول بایستی
فطرت انسان پاکیزه از این آلودگی&zwnj;ها شود، آن&zwnj;گاه با قرار گرفتن در مقابل خوبی&zwnj;ها و فضائل
انسانی-الهی، در اسرع وقت علاقمند می&zwnj;شود. این علاقمندی او را مطیع می&zwnj;کند. "اوحی الله الی داود،
یا داود من احَبَّ حبیبا صدَّقَ قولَه". اگر کسی واقعا شخص دیگری را دوست داشته باشد گفتار او را می&zwnj;پذیرد و
تصدیق می&zwnj;کند. "و من رضِیَ بحبیبٍ رضِیَ بفعله". اگر کسی به شخصیتی علاقه&zwnj;مند شود به کار و

برنامه&zwnj;های او هم علاقمند می&zwnj;شود.

توجه به نعمت&zwnj;های خدای متعال و خشنودی از فعل و اراده&zwnj;ی او

الله علیهم اجمعین است. در به مناجات&zwnj;های معصومین صلوات  توجه  راه محبت به حق&zwnj;تعالی  تنها 
خداشناسی آن بزرگوارها قابل مقایسه با غیرمعصوم نیستند و بسیار بهتر از دیگران می&zwnj;توانند خدای متعال را
تعریف و توصیف کنند. تعریف و توصیف آن&zwnj;ها انسان را روشن و متوجه نعمت&zwnj;های حق&zwnj;تعالی به
محسن به  علاقمند  دید،  حق&zwnj;تعالی  احسان  برابر  در  را  خود  وقتی  انسان  می&zwnj;کند.  خود  بندگان 
می&zwnj;شود و محبت پیدا می&zwnj;کند. این محبت موجب می&zwnj;شود، "صَدَّقَ قولَه"، گفتار حق&zwnj;تعالی
را تصدیق کند، "و من رضی بحبیب رضی بفعله". اگر انسان راضی و خشنود از حق&zwnj;تعالی شد، به فعل و
واقعی موحد  و  واقعی  انسان  برای  متعال  خدای  می&zwnj;شود.  خشنود  و  راضی  هم  او  اراده&zwnj;ی 

همین&zwnj;گونه است.

4 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



اگر خدای متعال برای فردی از بندگان موحد خود سلامتی خواست با گشاده&zwnj;رویی می&zwnj;پذیرد، اگر بیماری
هم خواست با گشاده&zwnj;رویی می&zwnj;پذیرد. از حضرت صادق صلوات الله علیه سؤال کردند چگونه است که
شما در برابر نعمت&zwnj;های حق&zwnj;تعالی او را حمد می&zwnj;کنید و گاهی هم که بیمار می&zwnj;شوید باز
هم او را حمد می&zwnj;کنید؟ ایشان فرمودند: به خدای متعال عرض می&zwnj;کنم: "الحمد لله علی کل حال"، یعنی
خدایا آن&zwnj;چه من به تو عرض می&zwnj;کنم، تو می&zwnj;دانی، ولی می&zwnj;خواهم اعتراف کنم که این
درد اگر  متشکرم،  می&zwnj;گویم  دادی  سلامتی  اگر  کرده&zwnj;ای.  عطا  من  به  خودت  هم  را  ایمان  نعمت 

داده&zwnj;ای باز هم الحمدلله می&zwnj;گویم و متشکرم.

وقتی که عبیدالله خواست نسبت به دختر امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله علیه جسارت کند و ایشان را ناراحت و اذیت
کند و مردم را فریب دهد، به آن خانم عرض کرد: "الحمدلله الذی قتل رجالکم و اراح البلاد منهم". یعنی من خداپرستم و
متوجه هستم که بنده هستم و باید از خدای خود اطاعت کنم و بر حسب اطاعتم این برخورد را با شما خاندان کردم. آن
خانم فرمودند: این مردهای ما که شهید شدند افرادی بودند که خدای متعال شهادت را برای آن&zwnj;ها رقم زده بود و
به خوابگاه خودشان آمدند و خوابیدند. وقتی که آن ملعون از این خانم سؤال کرد: "کیف رأیتِ صُنع الله بک و باهل بیتک".
برخورد و رفتار حق&zwnj;تعالی را نسبت به خود و خاندان خود چگونه دیدی؟ ایشان فرمود: ما رأیت منه الا جمیلا". من
از خدای متعال جز نیکی چیزی ندیدم. یعنی تو کورباطنی و خیال می&zwnj;کنی که آن چه خدای متعال عطا کند،
انسان باید از بعضی موارد آن رضایت داشته و از بعضی ناراضی باشد. نه، من جز خوبی و خیر از حق&zwnj;تعالی

ندیدم. همه&zwnj;اش خیر و زیبایی و خوبی است.

حتما باید باطن انسانِ موحدِ خداپرستِ واقعی چنین باشد، هرچند بسیاری از مردم این&zwnj;گونه نیستند و از این
واقعیتی که برای رسیدن آن خلق شده&zwnj;اند، محرومند. ما باید متوجه باشیم که این وضعیت را شیطان به وجود
آورده است که مردم تمام اوقات خود را برای تامین نیازهای مادی زندگی سپری می&zwnj;کنند. بر حسب فرمایش
امیرالمومنین صلوات&zwnj;الله علیه انسان باید روز خود را سه قسمت کند و تنها یک سوم آن&zwnj;را برای طلب روزی
صرف کند و دو سوم دیگر بایستی برای اهداف دیگری مصرف شود. شیطان قسم خورده است که بندگان خدا را گمراه
کند، مگر مخلَصین صلوات الله علیهم اجمعین که توان منحرف کردن آن&zwnj;ها را ندارد. حق&zwnj;تعالی در قرآن کریم

مکرراً اعلام کرده است که شیطان دشمن آشکار شما است؛ فریب او را نخورید.

اگر انسان حیات طیبه بخواهد حتما بایستی ابتلای خود به مسائل مادی را محدود کند و اجازه&zwnj;ی توسعه به آن
به وابستگی  از  غیر  وابستگی&zwnj;ها  این  تمام  است.  وابسته  و  متعلق  بسیاری  چیزهای  به  ما  دل  ندهد. 
حق&zwnj;تعالی و بندگی او و اولیا او است و همه گمراه کننده است و انسان را از راه باز می&zwnj;دارد؛ مانند
به نباید  انسان  زندگی  شود.  رفتن  راه  مانع  دیگری  از  پس  یکی  و  بپیچد  انسان  پای  به  که  علف&zwnj;هایی 
گونه&zwnj;ای باشد که پای دل و روح را از حرکت بازدارد. بدن راه می&zwnj;رود و دل درجا میزند و تا این بندها را باز

نکند موفق نمی&zwnj;شود.

تقدم بحث اخلاق بر توحید و فقه

از یک جهت بحث اخلاقی مقدم بر فقه است. انسان باید خود را از آلودگی ها پاکیزه کند، تا آیات را باور کند؛ تا اخلاق را
همین دلیل  به  می&zwnj;کند.  بیچاره  را  انسان  نکردن  باور  این  کند.  باور  را  احکام  فروع  و  فقه  تا  کند؛  باور 
آلودگی&zwnj;ها، بزرگان جاهلیّت و سپس منافقین سعادتمند نشدند و تا قعر جهنم تنزل کردند. انسانی که در مسیر
مثبت و رو به رشد و کمال است اگر بخواهد متوقف شود به عقب برمی&zwnj;گردد و یک جا نمی&zwnj;ماند، چون
شیطان وارد عمل می&zwnj;شود. انسان متوقف، انسانی است که از خدای متعال غافل شده است. خدای متعال
می&zwnj;فرماید: "وَمَنْ یَعْشُ عَنْ ذِکْرِ الرَّحْمَنِ نُقَیِّضْ لَهُ شَیْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِینٌ". یعنی همین که خدا را فراموش کرد
شیطان کنار او قرار می&zwnj;گیرد و می&zwnj;گوید: در این راه تنها نیستی و من دوست و مصاحب و همراه تو
هستم. آن&zwnj;هایی که از حق&zwnj;تعالی غفلت کردند نفسشان آلوده بود. بعضی به غرائز حیوانی و بعضی به

اوصاف رذیله&zwnj;ی نفس مثل حب جاه، حب مقام و ریاست و حسد مبتلا بودند.

به نظر را می&zwnj;خورد. هرچند  ایمان  را می&zwnj;خورد، حسد  آن گونه که آتش چوب  آمده است،  روایات  در 
می&zwnj;رسد که شخص حسود قادر است ناراحتی خود از پیشرفت دیگران را از دید مردم پنهان سازد، اما چنین فردی
باید از این حسد باطنی بترسد. تا شیطان به وسیله&zwnj;ی این صفت زشت، صاحب حسد را جهنمی نکند رهایش
نمی&zwnj;کند. باید زحمت کشید و حسد را از باطن بیرون کرد. در هر صنفی، در هر رشته و کسوت و لباسی، از قبیل
تجارت، علم یا مناصب اداری، افرادی وجود دارند که از مشابهین خود بالاتر هستند. اگر انسان خود را از حسد تخلیه

4 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



دنیا این  از  که  بدهد  قوی  احتمال  باید  بلکه  می&zwnj;رود.  دنیا  از  مؤمن  که  باشد  مطمئن  نباید  باشد  نکرده 
بی&zwnj;ایمان می&zwnj;رود، هرچند مشروب هم نخورده است. مشروب&zwnj;خوری که حسد نداشته باشد به

واقعیت و سعادت نزدیک&zwnj;تر است تا انسان حسودی که نماز شب او ترک نمی&zwnj;شود.

رئوس منافقین در صدر اسلام هم شرب خمر نمی&zwnj;کردند، اما ما احتمال نمی&zwnj;دهیم که در قیامت یک لحظه
از عذاب خدای متعال دور باشند. کوچکترین گناه و معصیت آن&zwnj;ها این بود که بیست و پنج سال اجازه ندادند مربی
کند. انسان&zwnj;سازی  و  باشد  مردم  بین  در  علیه  صلوات&zwnj;الله  امیرالمؤمنین  یعنی  حق&zwnj;تعالی، 
آن&zwnj;ها اجازه ندادند که احادیث مقام رسالت در دسترس مردم باشد. همه احادیث را جمع کردند و از بین بردند.
آن&zwnj;ها همه&zwnj;ی نیروی خود را برای رسیدن به این هدف به کار گرفتند. احادیث را آتش می&zwnj;زدند، یا
نویسنده&zwnj;ی حدیث را زندان می&zwnj;انداختند و بعضی از آن&zwnj;ها را می&zwnj;کشتند، هرچند که مشروب

هم نمی&zwnj;خوردند.

آیا آن&zwnj;ها ذکر می&zwnj;کنند.  برای  امتیازاتی  به عنوان  را  یا کشورگشایی  آباد کردن شهرها  افراد  بعضی 
آن&zwnj;ها می&zwnj;توانند فتح ایران را در قیامت به عنوان عمل مثبت خود عرضه کنند؟ ما خلق نشده&zwnj;ایم که
خاک بگیریم. بعثت انبیاء سلام&zwnj;الله علیهم اجمعین برای تسخیر دل&zwnj;ها است، نه خاک گرفتن. با خاک
حاصل خداپرستی  و  انسان&zwnj;سازی  دل،  تسخیر  با  بلکه  نمی&zwnj;شود،  انسان&zwnj;سازی  گرفتن 
می&zwnj;شود. ارزش انسان به روح او است، و به اعضا و جوارح و نیروی فیزیکی نیست. این همه فجایع و گناهان
ناشی از آتش&zwnj;هایی است که رئوس منافقین به بدنه&zwnj;ی اجتماع زدند. ما اگر چشم بصیرت داشته باشیم
پس از چهارده قرن شعله&zwnj;های آن&zwnj;را می&zwnj;بینیم. سوختن برخی از انسان&zwnj;ها نتیجه عمل

آن&zwnj;ها است.

رسیدن تدریجی به حیات طیبه

حیات طیبه به معنی یک زندگی پاکیزه&zwnj;ی مطلوب الهی-انسانی است که خوبی آن قابل توصیف نیست. این
زندگی به تدریج از تصفیه&zwnj;ی نفس به وجود می&zwnj;آید. باید مرتب روح از رذائل پاکیزه شود و فضیلت جای
منحرف که  هم  آن&zwnj;هایی  می&zwnj;شود.  ممکن  تدریج  به  فضیلت&zwnj;ها  کسب  بگیرد.  آن&zwnj;را 
می&zwnj;شوند تدریجا منحرف می&zwnj;شوند. برای شخصی که نماز خود را اول وقت به جا می&zwnj;آورد، ابتدا
شیطان تلاش می&zwnj;کند که این نماز با بهانه&zwnj;هایی مرتب به تاخیر بیفتد تا سرانجام قضا شود. این فرد متوجه
نیست که شیطان دوست او شده است و تا او را به جهنم نبرد آرام نمی&zwnj;گیرد. مانند بیماری که دوستش او را از
مراجعه به پزشک منصرف می&zwnj;کند تا به جایی می&zwnj;رسد که بیماری او قابل علاج نیست. در واقع سلامت و

تندرستی این فرد را یک دوست شیطان&zwnj;صفت از او گرفته است. دین هم همین&zwnj;گونه است.

در صدر اسلام به تدریج مردم را از اهل بیت صلوات الله علیهم اجمعین دور کردند. انسان به مربی الهی نیاز دارد. فرد
باید خود را به یک روحانی با بصیرت عرضه کند تا عیب&zwnj;های او را شناسایی کند و راه درمان را به او بگوید. تا
و درمان و نقص&zwnj;ها   ;zwnj&به شناسایی عیب قادر  زندگی می&zwnj;کند  دنیا  این  در  انسان  هنگامی که 
آن&zwnj;ها است. در طول تاریخ همواره شیاطین که کمتر از شیطان واقعی هم نبودند مردم را از فطرت الهی و اولی
فرد، که  می&zwnj;شود  موجب  است  کرده  خلق  آن&zwnj;را  متعال  خدای  که  فطرت  این  کردند.  دور  خود 

انسان&zwnj;های خوب و بافضیلت و با گذشت و با محبت را دوست داشته باشد.

در صدر اسلام شخصیتی بامحبت&zwnj;تر و خیرخواه&zwnj;تر از معصومین صلوات الله علیهم اجمعین وجود نداشت،
اما مردم به دلیل رهزنی&zwnj;های فکری منافقین و شیاطین انسی، از آن بزرگوارها دوری می&zwnj;کردند. هم بدی
و هم خوبی تدریجا به وجود می&zwnj;آید. این سنت حق&zwnj;تعالی است و استثنا هم ندارد. اول لذت و شیرینی
عبادت را از ذائقه&zwnj;ی ما بیرون می&zwnj;کنند و سپس به خیال خود و با کمک شیطان، شیرین&zwnj;تر از تهذیب
نفس و عبادت را به اسم آزادی جوانی به ما عرضه می&zwnj;کنند. روایات بسیاری در مورد جوان داریم. در قیامت
هنگامی که فرد، نماز شب و قرائت قرآن مربوط به دوران سالخوردگی خود را ارائه می&zwnj;کند، از او می&zwnj;پرسند
نیروی جوانی از  به حال کسانی که  بود چگونه خرج کردی؟ خوشا  تو  را که سرمایه&zwnj;ی اصلی  جوانی خود 

برخوردارند و می&zwnj;توانند آن&zwnj;را صرف پرستش و بندگی و عبادت و فکر در مورد حق تعالی جل شأنه کنند.

سال&zwnj;ها قبل یکی از دوستان به شخصی که کم&zwnj;خوری می&zwnj;کرد و به دنبال خوش&zwnj;گذرانی نبود
می&zwnj;گفت: خوردن تا اندازه&zwnj;ای که سلامت و تندرستی انسان را حفظ می&zwnj;کند واجب است. روزی

4 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



را عبادت  ظرفیت  و  زمینه&zwnj;ها  کنی.  عبادت  که  نداری  را  جوانی  این  و  نیرو  این  که  تو می&zwnj;آید  برای 
حق&zwnj;تعالی در وجود انسان قرار داده است. این ظرفیت را از بین نبر. بسیار خوب است که انسان با عالمی ارتباط
داشته باشد تا میزان صحیحِ خوردن، خوابیدن و خوش گذراندن را به او بگوید. آیه&zwnj;ی شریفه می&zwnj;فرماید: "وَ
معصومین فرمایشات  و  وحی  از  استمداد  از  نظر  قطع  و  خود  فکر  با  ما  لکم".  خیرٌ  وهو  شَیئاً  تکرَهوا  أن  عَسی 

صلوات&zwnj;الله علیهم اجمعین قدرت تشخیص خیر و شر را در معنویات نداریم.

حب جاه، انگیزه&zwnj;ی ساختن مسجد ضرار

که خیرخواهی  انسان&zwnj;های  شیطان،  کمک  به  افرادی  که  بود  این  اسلام  صدر  در  فاجعه  بزرگترین 
می&zwnj;خواستند به سعادت و رشد برسند را از عالمان رشته&zwnj;ی دین یعنی معصومین صلوات الله علیهم
اجمعین دور کردند. در تفاسیر در مورد مسجد ضرار آمده است که خدای متعال به رسول اکرم صلی الله علیه و آله و
سلم فرمود که در راه مسافرت از شما درخواست می&zwnj;شود که در آن مسجد دو رکعت نماز بخوانی، اما نپذیر زیرا
که این مسجد، مسجد ضرار است و باید آن&zwnj;را آتش بزنی. سلمان رضوان&zwnj;الله تعالی علیه می&zwnj;گوید
ما با حضرت رفتیم و برگشتیم و دیدیم هنوز آثار آتش و دود از آن مسجد بلند می&zwnj;شود. البته چشم سلمان با

بصیرتی که خدای متعال به او عطا کرده بود این صحنه را پس از چندین هفته می&zwnj;دید.

در تفسیر نوشته&zwnj;اند که ابوعامر یکی از علمای بزرگ و دارای شخصیت اجتماعی در مدینه بود که قبل از هجرت در
بین یهود و نصارای مدینه مقبولیت داشت و پیروان همه&zwnj;ی ادیان به او مراجعه می&zwnj;کردند تا مطابق دین
آن&zwnj;ها بین آن&zwnj;ها حکم و قضاوت کند. او پس از برخورد با حضرت، دریافت که ایشان یک شخصیت الهی
هستند و فرمایشات ایشان همه صحیح و منطقی است لذا به اختیار خود مسلمان شد. اما مشکلی که او از آن غفلت
داشت وجود حب جاه و مقام در باطنش بود. او از این&zwnj;که یهود و نصاری و دیگران که بین آن&zwnj;ها حکم و

قضاوت می&zwnj;کرد، به او احترام می&zwnj;گذاشتند، لذت می&zwnj;برد.

پس از این که ابوعامر اسلام اختیار کرد متوجه شد که موقعیت قبلی خود را از دست داده است. او به حضرت مراجعه
نکرد تا راه علاج این ناراحتی باطنی خود را از ایشان سوال کند. دومی که از رئوس منافقین بود با نگاه به چهره&zwnj;ها
متوجه می&zwnj;شد که چه افرادی پس از این&zwnj;که اسلام اختیار کرده&zwnj;اند، از شرایط جدید خود راضی
نیستند. او دریافت که ابوعامر باطنا از اسلام خود پشیمان است، لذا پس از مدتی هم&zwnj;نشینی با او و افرادی دیگر
بسازند. مدینه  خارج  در  را  ضرار  مسجد  افراد  این  تا  کرد  فراهم  زمینه&zwnj;ای  داشتند،  مشابهی  شرایط  که 
بهانه&zwnj;ی آن&zwnj;ها این بود که افراد سالخورده که دور از مسجد زندگی می&zwnj;کنند توان شرکت در نماز
جماعت مقام رسالت را ندارند و از ثواب جماعت محروم شده&zwnj;اند. اگر حضرت هم با حضور در مسجد جدید و
خواندن دو رکعت نماز آن&zwnj;را افتتاح کنند، بعضی افراد ترجیح می&zwnj;دهند در مسجد نزدیکتر نماز بخوانند و

جمعیت حاضر در نماز آن بزرگوار هم کاهش پیدا می&zwnj;کند. این روش شیطان است.

خدای متعال با نزول وحی، مفاسد این مسجد از جمله تفریق و جدایی و پراکنده کردن مسلمین را به رسول اکرم صلوات
باقر و حضرت  فرموده&zwnj;ی حضرت صادق  به  و  بوده است  دنیا همواره چنین  این  کرد.  اعلام  آله  و  علیه  الله 
صلوات&zwnj;الله علیهما تا هنگامی حضرت صاحب&zwnj;الامر صلوات الله علیه تشریف نیاورده&zwnj;اند و حکومت
الهی را مستقر نفرموده&zwnj;اند این مشکلات ادامه دارد. خدای متعال نعمت&zwnj;های خود را فراوان کرد و سمت
نبوت و رسالت را در چهل سالگی به آن بزرگوار عطا کرد. ایشان از روز اول از دست مردم زجر کشیدند. سپس هجرت به
مدینه اتفاق افتاد. تا پنج-شش سال اسلام ریشه&zwnj;ی محکم پیدا نکرده بود. از سال ششم-هفتم خدای متعال
قدرتی داد که کسی نمی&zwnj;توانست در مقابل حضرت بایستد. از آن هنگام منافقین طراحی خود برای بعد از حضرت
را آغاز کردند. اولین کسی که در گودال غدیر به امیرالمومنین صلوات الله علیه تبریک گفت همان کسی بود که به بستن

درب خانه&zwnj;ی حضرت اقدام کرد و مرتکب آن جنایات شد.

4 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


