
جمعه 10 فروردین 1397 - 08:07

نهجالبلاغه تجسدی از آموزه های حیاتبخش اسلام/ سند جایگاه امامت

بازخوانی نهج البلاغه به خوبی نشان می دهد که آن چه شیعه درباره تاریخ و هویت خود معتقد است، درست همان

چیزی است که در این کتاب و از زبان حضرت امیر(ع) آمده است.

بازخوانی نهج البلاغه به خوبی نشان می &rlm;دهد که آن چه شیعه درباره تاریخ و هویت خود معتقد است، درست
همان چیزی است که در این کتاب و از زبان حضرت امیر(ع) آمده است.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی است که حجت الاسلام والمسلمین دکتر علی نصیری، رئیس مؤسسه
معارف وحی و خرد و استاد حوزه و دانشگاه به مناسبت میلاد امام علی(ع) در مورد نهج البلاغه و جایگاه آن نوشته

است:

;rlm&های دانست که چگونگی تربیت فرد و جامعه را ارایه می ;rlm&توان به مثابه تئوری ;rlm&ادیان و مکاتب را می
کنند و برنامه و آموزه &rlm;های آنها بر روی نگاشته&rlm; هایی انعکاس یافته است. یکی از معیارهای صحت و واقع
بینانه بودن تئوری&rlm;های یک دین و مکتب، امکان و بلکه تحقق آن برنامه در نمونه&rlm; های عینی فردی و اجتماعی
است. به عبارت روشن&rlm; تر، زمانی یک دین و مکتب را در ارایه برنامه خود، می&rlm; توان موفق ارزیابی کرد که

بتواند الگوهای عینیِ فردی و اجتماعی ارایه کند.

که بود  باور  این  بر  کرد،  ارایه   ;raquo&جمهوریت;laquo& کتاب در  که  تفکری  اساس  بر  افلاطون  مثال  عنوان  به 
بار به شهر ایده خود دو  برای تحقق  او  تربیت کند.  انسان های کاملی  و  آورد  پدید  می&zwnj;تواند مدینه فاضله 
&laquo;سیراکوز&raquo;؛ یکی از شهرهای یونان باستان، مسافرت کرد تا آنچه در اندیشه داشت، در این شهر مجسّد

کند، اما به&rlm; رغم کوشش&zwnj;های فراوان، توفیقی نیافت و به شهر خود آتن بازگشت.

تعالیم بودا بر اساس &laquo;حقایق اصیل چهارگانه&raquo; شکل گرفته و برای آن طریق هشت&rlm; گانه پیشنهاد
شده است. باید پرسید آیا میلیون&rlm;ها نفر در شبه قاره و چین که پیرو آیین بودیزم هستند، احساس سعادت
می&zwnj;کنند؟! آیا بودیزم چهره یا جامعه &rlm;ای نمونه و سعادتمند به جهانیان عرضه کرده و توانسته است از

درستی آموزه&rlm; های خود دفاع کند؟!

;rlm&مارکسسیم با تاکید بر اصالت اقتصاد و مالکیت اشتراکی و دولتی و با نفی مالکیت خصوصی، معتقد بود که می
تواند سعادت فرد و اجتماع را تامین کند. امروزه که کمونیسم در بلوک شرق فرو پاشید و ناتوانی خود در ارایه نظام
فکری، اقتصادی، اجتماعی و سیاسی را نشان داد، دیگر هیچ صاحب اندیشه &rlm;ای به خود اجازه نمی &rlm;دهد که

از مارکسیسم دفاع کند.

در این بین، اسلام به عنوان دین کامل و جامع با ارایه جهان بینی و ایدئولوژی و منظومه &rlm;ای کامل از نظام بینشی،
ارزشی و کنشی معتقد است که می &rlm;تواند آدمیان را در عالی &rlm;ترین حد تربیت کند و به مقام انسان کامل و

خلیفة اللهی برساند و جامعه &rlm;ای آرمانی و پر از عدالت و پاکی تحویل جهانیان دهد.

حال اگر کسی بپرسد چنین دین و برنامه کاملی در زندگی کدام انسان تجسد یافته و کدام فردِ معتقد به اسلام،
توانسته تصویری کامل از این دین را در زندگی خود ارایه کند، پاسخ چیست؟ باری، اسلام با تمام افتخار اعلام می
&rlm;کند که در نخستین مرتبه و مرحله باید از پیامبر اکرم(ص) یاد کرد که خداوند در قرآن از او با عنوان اسوه حسنه یاد
کرده است و در مرحله بعد می&rlm;توان از حضرت امیر و سایر ائمه(ع) نام برد که آموزه های اعتقادی و اخلاقی به
صورت کامل و جامع در اندیشه و منش آنان تجلی و تجسد یافته و در مراحل پسین می&rlm; توان از اصحاب و شاگردان

پاک آنان همچون سلمان، ابوذر و مقداد یاد کرد.

با چنین تحلیلی، بازشناخت نهج البلاغه از آن جهت که می &rlm;توان از آن به عنوان تجسدی از آموزه &rlm;های حیات
بخش اسلام یاد کرد، اهمیت می&rlm; یابد. به عبارت روشن&rlm; تر، در نگریستن، مطالعه و مداقه در این کتاب بیش
از هر چیز دیگر انسان را متوجه پدید آورنده و صاحب این گفتار می&rlm; سازد و از بلندای تفکر، جامعیت و استواری
اندیشه او، پاکی و پیراستگی باطن، تقوا و خدا دوستی او، زهد و ریاضتش، اخلاق نیک، گذشت و صفای باطنش در

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/183142/


حیرت و شگفتی می&rlm; ماند.

شناخته گفتارش  و  سخن  با  انسان  که  فرمود  امیر(ع)  حضرت  خود  که  گونه  همان  تر،   ;rlm&روشن عبارت  به 
می&rlm;شود، از رهگذر شناخت نهج البلاغه می &rlm;توان به عظمت شخصیت صاحب آن پی برد و از این رهگذر این
باور تقویت می&rlm; گردد که آموزه &rlm;ها و برنامه &rlm;های انسان ساز اسلام، تنها در لابه لای کاغذ و نوشته

حبس نشده، بلکه در زندگی اولیاء دین تبلور و تجسد یافته است.

سندی برای بازشناخت هویت تشیع و جایگاه امامت

شیعه خود را فرقه &rlm;ای در کنار سایر فرق که از اسلام انشعاب یافته باشد، نمی&rlm; داند، بلکه خود را عین
اسلام و قرائت ناب و جامعی از آن می&rlm;داند. شیعه معتقد است پیامبر اکرم(ص) از آغازین روز رسالت، استمرار
رسالت با پدیده امامت و جانشینی حضرت امیر(ع) را مورد تاکید قرار داد و در تمام بیست و سه سال رسالت به
صورت&rlm;های گوناگون اهمیت و جایگاه امامت را به مسلمانان گوشزد کرد تا آن که در سال آخر حیات خود و در حجة
الوداع به صورت رسمی &zwnj;و علنی و با حضور یکصد و بیست هزار مسلمان، از علی (ع) به عنوان ولی همه
مسلمانان یاد کرد. بنابراین تاریخ ظهور تشیع با مولفه &rlm;هایی همچون امامت، عصمت تخطئه خلفا با عصر رسالت

گره خورده است.

از سویی دیگر، برخی از روی جهل یا غرض می&zwnj;گویند که شیعه توسط عبدالله بن سبأ، مختار بن ابی عبیده
ثقفی یا صفویه پدید آمده و باید تاریخ آن را به سالیانی پس از رسالت بازگرداند! برخی نیز مدعی&rlm; اند که مولفه
های تفکر شیعه منتسب به خود ائمه اهل بیت (ع) نیست و در دوران آنان سامان نگرفت، بلکه به صورت تدریجی و
نهایتاً در سده چهارم توسط متکلمانی؛ همچون شیخ مفید یا محدثانی همچون ثقة الاسلام کلینی و شیخ صدوق پدید

آمده است!

بازخوانی نهج البلاغه به خوبی نشان می&rlm;دهد که آن چه شیعه درباره تاریخ و هویت خود معتقد است، درست
همان چیزی است که در این کتاب و از زبان حضرت امیر(ع) آمده است. اگر در گفتار حضرت امیر(ع) هویت شیعه و
مولفه&rlm; های آن مورد تاکید قرار گرفته باشد، دیگر معنا ندارد که کسی شبهه کند که شیعه دهه&rlm; ها یا
سده&rlm; ها پس از رحلت رسول اکرم(ص)، توسط این و آن پدید آمده یا مولفه &rlm;های فکری آن به تدریج در طول

چند سده سامان یافت.

از سویی دیگر، مسأله امامت را باید مهم &rlm;ترین وجه اختلاف شیعه و اهل سنت دانست که قرن ها آنها را از هم
جدا ساخته است. امامت از نگاه شیعه امری الهی، ملکوتی و آسمانی تلقی می&rlm;گردد که وجود و استمرار آن
منوط به اراده خداوند و نصّ پیامبر است، در حالی که امامت از نگاه اهل سنت، پدیده&rlm; ای مُلکی و زمینی تلقی

می&rlm;شود که بسان زمامداران جوامع مختلف، می&rlm;تواند توسط مردم تعیین گردد.

بر اساس تفکر شیعه، امام جانشین پیامبر است و همه شئونات پیامبری به استثنای دریافت وحی را برعهده دارد. او
باید فردی معصوم، برترین فرد عصر خود در علم و معنویت، فاقد هر گونه عیب در بدن، مال و شخصیت اخلاقی و معصوم

باشد.

دائره علم امام افزون بر عرصه هایی همچون دین و شریعت شناسی، زمینه&rlm; هایی همچون دانش بشری و علم
غیب را در بر می&zwnj;گیرد. عصمت امام نیز دامنه&rlm;ای وسیع را شامل می&rlm; گردد که بر اساس آن امام بسان

پیامبر (ص)، افزون بر مصونیت از تعمد در ترک گناهان کبیره و صغیره، باید از هر گونه خطا و اشتباه نیز مصون باشد.

از جمله شواهدی که می&zwnj;تواند جایگاه امامت را ترسیم کند، روایات صادر شده از اهل بیت(ع) است که آنان در
آشکار گاه  آن  مبحث  این  اهمیت  &rlm;اند.  کشیده  تصویر  به  را  خود  معنوی  و  اخلاقی  علمی،  سیمای  آنها 
می&zwnj;شود که توجه داشته باشیم، برخی از صاحب نظران جاهل و معاند مدعی &rlm;اند که تعریفی که شیعه از
مقام امامت ارائه کرده است، از پیش آنان برساخته شده و اهل بیت(ع) خود به برخورداری از چنین مقاماتی اذعان

نداشته، بلکه گاه با آنها به مخالفت برخاسته&rlm; اند.

بازخوانی نهج البلاغه به عنوان متنی معتبر و مقبول که از زبان حضرت امیر(ع) تصویری جامع از منزلت و جایگاه امام ارائه
شده، جایی برای این دست از شبهات باقی نمی&zwnj;گذارد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


