
سه شنبه 22 اسفند 1396 - 10:44

سیدجمال و تفسیر اجتماعی قرآن کریم/ تئوری بازگشت از منظر یک مصلح

سیدجمال راه نجات و برون رفت جامعۀ اسلامی از انحطاط و استبداد و استعمار، و نیز نجات از جهل و خرافه و حرص و

طمع دنیاپرستی جامعۀ مسلمین، را منحصر در بازگشت به آموزههای قرآنی می دانست.

سیدجمال راه نجات و برون رفت جامعۀ اسلامی از انحطاط و استبداد و استعمار، و نیز نجات از جهل و خرافه و حرص و
طمع دنیاپرستی جامعۀ مسلمین، را منحصر در بازگشت به آموزه&zwnj;های قرآنی می دانست.

خبرگزاری مهر، گروه دین و اندیشه_محمد اصدق پور*: سید جمال الدین اسدآبادی عالم دینی و مصلح اجتماعی سدۀ
اخیر جهان اسلام است که دغدغۀ اصلاح و حل مشکلات و نابسامانی&zwnj;های جامعۀ اسلامی را داشت. مبنای وی
برای درمان دردهای جامعه و برون رفت از انحطاط جوامع اسلامی، حضور مؤثر آموزه&zwnj;های قرآنی در تمام شئون
اجتماعی و &laquo;بازگشت به قرآن&raquo; بود، و با این رویکرد دستورهای زندگی سعادتمند دنیوی و اخروی بشر را
از قرآن استنباط کرد. لذا گرایش وی در تفسیر قرآن &laquo;گرایش تفسیر اجتماعی از آیات&raquo; بود که از آن پیامی

و درسی برای رفاه و آسایش و پیشرفت زندگی انسان معاصر به ارمغان آورد.

به مناسبت ایام بزرگداشت شخصیت برجسته و موثر در عرصه نهضت های اسلامی در دوران معاصر یعنی سیدجمال
الدین اسدآبادی فرصت را مغتنم شمردیم تا به آراء واندیشه های این سلسله جنبان و پایه گذار بیداری اسلامی در
عصرحاضر بپردازیم و اهمیت وجایگاه قرآن کریم و میزان تاثیر آن را بر آرا و اندیشه های اجتماعی و اصلاحی سیدجمال

الدین و میزان بهره مندی وی از آن را مورد بررسی قرار دهیم.

قرآن کریم در نظام فکری و عملی سید جمال الدین اسدآبادی از جایگاه بالایی برخورداراست و از ابتدای طفولیت و رشد
و تعالی علمی و روحی سید جمال الدین، این کتاب آسمانی و بزرگ&zwnj;ترین معجزۀ خاتم النبیین (ص) همواره حضور
مؤثر داشته است و زیر بنای اندیشه&zwnj;های وی را تشکیل داده است. سید جمال، اسلام شناسی بصیر و متعمق

بود که خط فکری خویش را از مجرای وحی الهی و منطبق با آیات قرآن کریم سمت و سو داده بود.

سیدجمال مصلحی اجتماعی بود که دغدغۀ فهم عمیق و اجرای صحیح معارف قرآنی در جامعه را داشت و راه نجات و
برون رفت جامعۀ اسلامی از انحطاط و استبداد و استعمار، و نیز نجات از جهل و خرافه و حرص و طمع دنیاپرستی جامعۀ
مسلمین، را منحصر در بازگشت به آموزه&zwnj;های قرآنی و به کار بستن آنها در عرصه&zwnj;های مختلف اجتماعی

می&zwnj;دانست

وی مصلحی اجتماعی بود که دغدغۀ فهم عمیق و اجرای صحیح معارف قرآنی در جامعه را داشت و راه نجات و برون
رفت جامعۀ اسلامی از انحطاط و استبداد و استعمار، و نیز نجات از جهل و خرافه و حرص و طمع دنیاپرستی جامعۀ
مسلمین، را منحصر در بازگشت به آموزه&zwnj;های قرآنی و به کار بستن آنها در عرصه&zwnj;های مختلف اجتماعی
می&zwnj;دانست؛ بر این اساس که اولاً، قرآن کتاب هدایت در همۀ ابعاد زندگی دنیوی و اخروی، مادی و معنوی بشر
است؛ و ثانیاً، در تعالیم اسلامی ابعاد اجتماعی زندگی انسان&zwnj;ها مورد توجه قرار گرفته است و اسلام و قرآن
برای بُعد اجتماعی انسان&zwnj;ها نیز دستورالعمل و برنامه دارند؛ و ثالثاً، قرآن&zwnj;کتاب زندگی برای تمام دوران

هاست.

بنابراین، به نیازهای انسان معاصر نیز توجه دارد؛ بر این اساس، نوع نگاه و مبنای فکری و تفسیری سید جمال به قرآن
نگاهی فعال و تأثیرگذار بر مسائل جامعۀ بود و قائل به محوریت قرآن در عرصه&zwnj;های اجتماعی بود و بازگشت به

قرآن را در حل مشکلات اجتماعی، مبنای تفسیری و اجتهادی خویش برگزیده بود.

عصر سیدجمال الدین اسد آبادی دستخوش مسائلی بود از جمله اینکه ظلم واستبداد و استعمار بر سراسر ممالک
اسلامی سایه انداخته بود، و فقر و جهل و خرافات دامنگیر جامعۀ اسلامی بود. همین مسائل موجب شده بود که
مسلمانان در کنار چشمۀ جوشان معارف و آموزه&zwnj;های اصیل اسلامی، در تشنگی استضعاف و انحطاط به سر
&zwnj;برند. سیدجمال&zwnj;الدین، که قرآن در زندگی و نظام فکری&zwnj;اش اشراب شده بود، سعی داشت با رجوع
به قرآن و ابداع سبک نوینی در تفسیر، راه چاره&zwnj;ای برای برون&zwnj;رفت از این مشکلات و عقب&zwnj;ماندگی
ارائه کند. لذا با نگاه و گرایش اجتماعی به تفسیر قرآن پرداخت. البته از آنجا که وی، فیلسوف و عقل&zwnj;گرا بود و بر

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182936/


مبنا و اصول دینی اشراف کامل داشت، با حفظ اصول کلامی و تفسیری به عرصۀ &laquo;تفسیر اجتماعی&raquo; قدم
نهاد.

با توجه به این نکته که یکی از ویژگی&zwnj;های اساسی مفسر اجتماعی، توجه و پاسخگویی به شبهات و اشکالات
معاندین است، سیدجمال، هم برای رفع ابهام مسلمانان و هم برای پاسخگویی به اشکالات دشمنان، به مسائل
کلامی مورد ابتلاء جامعه توجه ویژه&zwnj;ای نشان داد، و در حوزۀ تفسیر اجتماعی نیز این اصول کلامی حاکم بر
و افراط&zwnj;گرایی  دچار  اجتماعی،  به مسائل  توجه  و  عین عقل&zwnj;گرایی  در  لذا،  کرد.  مراعات  را  تفسیر 
علم&zwnj;زدگی نشد، و حتی در مقابل دیدگاه دیگرانی که در این عرصه گام&zwnj;های اشتباه برداشته بودند موضع

گرفت و دیدگاه&zwnj;هایشان را نقد و اصلاح کرد.

این نکته حائز اهمیت است که وی از مبانی کلامی صحیح، متقن و مستدلّی برخوردار بود که هیچ مفسری از تأثیرگذاری
یا  ;raquo&تفسیری در &laquo;اصول  به صورت مستقیم  مبانی کلامی  آن  و  ندارد  گریزی  تفسیر  در عرصۀ  آنها 
&laquo;گرایش اجتماعی&raquo; مفسر دخیل و مؤثرند؛ همانند رابطۀ علم و دین، رابطۀ عقل و دین، قلمرو دین و

کارکردگرایی آموزه&zwnj;های اسلامی و قضا و قدر و اختیار انسان... .

سید جمال با همین دغدغۀ اجتماعی و مبنای پاسخگویی قرآن به نیازهای اجتماعی و با توجه به نارسایی&zwnj;های
تفاسیر پیشین، گرایشی را در تفسیر بنیان نهاد که بعدها به گرایش &laquo;تفسیر اجتماعی&raquo; شهرت یافت.
اهمیت این حرکت سید این بود که مفسران بعدی را با این شیوه از تفسیر آشنا ساخت. تغییری که سیدجمال در سبک
&laquo;تفسیر در   . است  اهمیت  حائز  بسیار  آورد  وجود  به  خویش  معاصر  مفسران  و  پیشینیان  تفسیری 
اجتماعی&raquo; مفسر دغدغۀ طرح ابعاد اجتماعی آیات را دارد و در پی یافتن راه&zwnj;حل&zwnj;هایی برای

پاسخگویی به نیازهای روز جامعۀ خویش است.

;raquo&بازگشت به قرآن;laquo& مبنای تفسیری سیدجمال با توجه به شرایط زمانی و فضای حاکم بر جامعۀ اسلامی
و محوریت دادن به آموزه&zwnj;های قرآنی در تمام شئون اجتماعی بود

;raquo&بازگشت به قرآن;laquo& مبنای تفسیری سیدجمال با توجه به شرایط زمانی و فضای حاکم بر جامعۀ اسلامی
;raquo&گرایش اجتماعی;laquo& های قرآنی در تمام شئون اجتماعی بود، سید تنها از;zwnj&و محوریت دادن به آموزه
بهره نبرد و در برخی موارد نکات تفسیری عرفانی، فلسفی و ... نیز ارائه کرد. او برای سبک&zwnj;های دیگر تفسیری،
همچون تفسیر روایی، فقهی، ادبی، بلاغی و ...، احترام قائل بود، ولی با توجه به شرایط زمانی و نیاز جامعۀ مسلمین و
فضای حاکم بر جامعه، این سبک&zwnj;ها را در اولویت نمی دانست و توان پاسخگویی به نیازهای روز را در آنها
نمی&zwnj;دید؛ لذا وی به &laquo;تفسیر اجتماعی&raquo; معتقد بود و تمام همت خود را برای تعریف، تبیین و ضوابط

حاکم بر تفسیر اجتماعی مصروف داشت، و سعی کرد این سبک را به شاگردان و مفسران بعدی انتقال دهد.

وی در روش تفسیری&zwnj;اش از روش&zwnj;های متعددی بهره برد، ولی این روش&zwnj;ها در تضاد با هم نیستند
بلکه مکمّل یکدیگرند. می&zwnj;توان ادعا کرد که شیوۀ غالب در روش تفسیری سیدجمال روش تحلیلی _ استنادی
است که با تحلیل آیات و استناد به آنها، مسائل مطرح در جامعه را بررسی کرده درصدد پاسخگویی و ارائۀ راه&zwnj;حل

بوده است؛ این نکته در آثار تفسیری وی نیز مشهود است.

برای مثال، در زمینۀ ایجاد &laquo;وحدت اسلامی&raquo;، که سید آن را برای نجات از استبداد و استعمار و جهل و
خرافات و ضعف و انحطاط جامعۀ اسلامی ضروری می&zwnj;دانست، با بررسی عوامل ایجاد کنندۀ وحدت و تحلیل آنان و
استناد دادن آنها به آیات قرآن، در صدد تحقق بخشیدن به آنها بود و موانع پیش روی ایجاد وحدت را نیز با استناد به آیات
قرآن تحلیل می&zwnj;کرد و در صدد رفع آنان برآمده بود،زیرا دغدغه سید این است که مسلمانان را از نزاع های مذهبی
و فرقه فرقه شدن برحذر دارد و این داعیه همه مصلحان از سید جمال گرفته تا آیت&zwnj;الله بروجردی و شاگردانش به

ویژه امام خمینی (ره)است.

&laquo;تفسیر اجتماعی&raquo; یکی ازگرایش&zwnj;های مهم و اثرگذار تفسیر قرآن کریم در دورۀ معاصر است. نقطۀ
تمرکز این اندیشه و گرایش، تحول اندیشۀ مفسران از دیدگاه فردی و اخروی به دیدگاه اجتماعی است. بر این اساس،
آنان در پی ارائۀ راه حل مشکلات مادی و معنوی جامعۀ از تفسیر قرآن هستند. در این گرایش، تفسیرهایی به وجود
&zwnj;آمده&zwnj;اند که راه و رسم زیستن حیات معنوی را در ابعاد مختلف اجتماعی نشان داده&zwnj;اند و در تکاپوی
طرح پرسش&zwnj;ها و شبهه&zwnj;ها و پاسخ&zwnj;هایی بوده&zwnj;اند که این کتاب را مبنای تدوین قوانین و

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



اصول حاکم بر جامعۀ قرار می&zwnj;دهد.(ایازی:۱۳۸۹:ص ۱۴۳)

ویژگی&zwnj;های عام مفسر اجتماعی می&zwnj;توان را چنین برشمرد:

مفسر اجتماعی با قوۀ اجتهاد به تبیین مفاهیم و نظریه&zwnj;های قرآنی می&zwnj;پردازد.
مفسر اجتماعی آگاه به مسائل و تحولات اجتماعی است.

مفسر اجتماعی از شبهات و مسائل کلامی جدید آگاه است.
مفسر اجتماعی برای تطبیق نص با اوضاع و تحولات و نیازهای جامعه می&zwnj;کوشد.

سید جمال عقل را مکمل و مُبیّن دین و آموزه&zwnj;های قرآنی می دانست، و برای جایگاه بالای عقل در قرآن اهمیت
بسزایی قائل بود. لذا یکی از شاخصه&zwnj;های اصلی سید جمال در گرایش تفسیری اش، در کنار آگاهی از مسائل
اجتماعی و شبهات مخالفین، عقل گرایی وی بود؛ عقلی که در چهارچوب اصول حاکم بر دین و قواعد تفسیری شکوفا
می&zwnj;گردد و از حد اعتدال عبور نمی&zwnj;کند. چنان که هر گاه دیگران، همچون سید احمدخان هندی، از حریم
اعتدال خارج می&zwnj;شدند و پا در ورطۀ افراط&zwnj;گرایی عقلانی می&zwnj;نهادند، سید جمال به آنان نهیب
می&zwnj;زد و عملشان را مردود و خطا معرفی می&zwnj;کرد و لذا سیدجمال باشنیدن شیوۀ تفسیری سید احمد
خان هندی، با جدیت هر چه تمام&zwnj;تر به نقد آن پرداخت و انحرافات آن را در مقالۀ &laquo;تفسیر مفسر&raquo; با
صراحت بیان کرد.(صاحبی: ۱۳۵۸:ص۲۲۶) وبا همین رویکرد ونگرش هست که وی در مساله آمادگی دفاعی کشورهای

اسلامی با استناد به آیه قرآن میگوید:

&laquo;اما اینکه در قرآن کریم به آمادگی دفاعی دستور أکید داده شده است: &laquo;وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن
قُوَّةٍ&raquo;(انفال:۶۰)، &laquo;هر نیرویی دارید برای مقابله با آنها]دشمنان [ آماده سازید&raquo;، به طور قطع، هدف
اللّهِ  َ وّ عَدْ بِهِ  بُونَ  رْهِ &laquo;تُ است:  آمده  آیه  بعدی  بخش  در  که  گونه  همان  بلکه  نیست،  خونریزی  و  جنگ 
وَعَدُوَّکُمْ&raquo;، &laquo;تا به وسیلۀ آن، دشمنِ خدا و دشمنِ خویش را بترسانید&raquo; دستور خدا برای اِعلاء و
آماده کردن قوای نظامی برای جنگ و کارزار و خونریزی نیست، بلکه فقط برای ارعاب و به وحشت انداختن و ترس ایجاد
کردن در دشمن است تا آنان که به دنبال جنگ و خونریزی هستند، بترسند و از قتل و کشتار مردم خودداری کنند.

&raquo;(حسینی اسدآبادی:۱۴۲۳ق:ج۶ :۱۳۶)

&laquo;اتفاقاً این روش تکثیر عِدّه و عُدّه و آماده کردن توان و قوه اگر به قصد بازدارندگی باشد، نه جنگ و خونریزی، خود
بهترین و اثر گذارترین راه و وسیله برای جلوگیری از جنگ و خونریزی است..&raquo; (همان:۱۳۷)با توجه به اینکه مراد از
کلمۀ &laquo;تُرهَبون&raquo;، &laquo;بازدارندگی&raquo; است. مراد آیۀ شریفه از آمادگی دفاعی و جمع&zwnj;آوری
نیرو و قدرت خویش به نحوی است که توان بازدارندگی ما را در مقابل دشمنان افزایش بدهد و صرفاً با هدف جنگ و
و تعدی  فکر  که دشمنان حتی  رساند  آمادگی  از  به حدی  باید  را  دفاعی  توان  بازدارندگی  این  نیست.  خونریزی 

دست&zwnj;درازی به کشورهای اسلامی را نکنند.

سید تصریح می&zwnj;کند که سستی و کوتاهی در تهیۀ توان و قوۀ دفاعی موجب از بین رفتن ملک و فرو افتادن در قعر
خطر است، و خداوند با آیۀ &laquo;و أعدّوا لَهُم&raquo; به آماده بودن امت و دولت اسلامی دستور داده است

سید تصریح می&zwnj;کند که سستی و کوتاهی در تهیۀ توان و قوۀ دفاعی موجب از بین رفتن ملک و فرو افتادن در قعر
لَهُم&raquo; به آماده بودن امت و دولت اسلامی دستور داده است. با آیۀ &laquo;و أعدّوا  خطر است، و خداوند 
(همان:ج ۱ :۱۸۵و۱۸۶) او می&zwnj;خواست روح مبارزه و جهاد را به کالبد نیمه جان جامعۀ اسلامی &zwnj;بدمد و
غیرت اسلامی را به جوش آورد، و اصل فراموش شدۀ جهاد را احیا کند. او فراموش شدن این اصل را عامل بزرگی برای
انحطاط مسلمین تلقی می&zwnj;کرد. (مطهری:۱۳۸۵:ج ۲۴ :۴۱)به نظر سید جمال، مسلمانان در برابر حکومتی که

مصمم به نابودی اسلام است، راهی جز توسل به زور ندارند. (عنایت:۱۳۸۵:ص۸۵)

یکی دیگر از شاخصه&zwnj;های گرایش اجتماعی تفسیر سید جمال، پیراستن تفاسیر پیشینیان بود از مسائلی که
شیوه&zwnj;های می&zwnj;کرد  ناممکن  را  بشری  زندگی  برای  پیامی  به  دسترسی  و  دشوار  را  آیات  فهم 
تفسیری&zwnj;ای که کمتر به مسائل اجتماعی و نیازهای انسان معاصر توجه داشت و بیشتر در یک سری مطالب
ادبی، بلاغی و صرف و نحوی و مسائل اخروی متوقف شده بودند. این روش را به خوبی در تفسیر شاگرد خودش محمد

عبده می توان مشاهده کرد.

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



از چند روش تفسیری در کنار گرایش اجتماعی تفسیرش بهره می&zwnj;برد، ولی روش الدین  البته سید جمال 
تفسیری وی غالباً تحلیلی- استنادی بود و درصدد درک و دریافت پیامی برای زندگی مخاطبان، مستند به آیات قرآن بود.
او در اکثر مقالات و سخنرانی&zwnj;ها و مکاتبات خویش آموزه&zwnj;های اجتماعی را مستند به آیات روح بخش قرآن

کریم می&zwnj;کرد.

یکی از شاخص&zwnj;ترین رهاوردهای سبک تفسیر سید جمال الدین، به وجود آمدن و رونق یافتن سبک تفسیری
اجتماعی در عرصۀ قرآن پژوهی بود. سبک تفسیر اجتماعی سید جمال تأثیر بسزا و راه گشایی برای معاصران و دیگر

مفسران بعد از او داشت و موجب جهشی در علم تفسیر گردید.

احمد مصطفی مراغی، سید قطب، محمود طالقانی و علامه سید محمد حسین شیخ محمد عبده، رشید رضا، 
طباطبایی و &hellip; از جمله مفسرانی هستند که به گونه&zwnj;ای از سبک تفسیر اجتماعیِ سید جمال الدین اسد

آبادی متأثرند.

منابع

_قرآن کریم.

از قرآن&raquo;، مجموعه مقالات بررسی پرتوی  ایازی، سید محمد علی، &laquo;گرایش اجتماعی در تفسیر   _
اندیشه&zwnj;های قرآنی و اقتصادی آیت الله طالقانی، ناشر: انتشارات دانشگاه مفید، چاپ اول، قم، ۱۳۸۹.

_ جبرئیلی، محمدصفر، سیری در تفکر کلامی معاصر، سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، چاپ
اول، تهران،۱۳۹۱.

_ صاحبی، محمد جواد، تاکتیک&zwnj;های انقلابی سید جمال الدین اسد آبادی، انتشارت هادی، قم، ۱۳۵۸.

_ صادقی تهرانی، محمد، ترجمه قرآن کریم، چاپ دوم، ناشر: کلیدر، قم، ۱۳۸۷.

_ عنایت،&zwnj;حمید، سیری در تفکر سیاسی عرب، چ۶، امیرکبیر، تهران، ۱۳۸۵.

_ محیط طباطبائی، محمد، نقش سید جمال&zwnj;الدین در بیداری مشرق زمین،&zwnj; چ۵، کلبه شروق، قم، ۱۳۸۰.

_ مدّرسی چهاردهی، مرتضی، سید جمال الدین و اندیشه&zwnj;های او، انتشارات امیرکبیر، چ ۴، تهران، ۱۳۵۳.

_ مطهری، مرتضی، مجموعه آثار، ج۲۴، چ۱، انتشارات صدرا، تهران، ۱۳۸۵.

_ واثقی، صدر، سید جمال الدین حسینی، پایه&zwnj;گذار نهضت&zwnj;های اسلامی، انتشارات پیام، چاپ دوم،
تهران، ۱۳۵۵.

_ حسینی اسدآبادی، سید جمال الدین، الآثار الکامله؛ العروه الوثقی، اعداد تقدیم: سید هادی خسروشاهی ج۱،
الاولی، مکتبته الشروق الدولیه، القاهره، &zwnj; ۱۴۲۳ ق.

تقدیم: سیدهادی و  اعداد  المخزومی؛  پاشا  محمد  تقریر  ؛  افکار  و  آراد  الکامله؛  الآثار   ،  _______________  _
خسروشاهی؛ ج۶، الاولی، مکتبته الشروق الدولیه، القاهره، ۱۴۲۳ق.

*دانشجوی دکتری مدرسی معارف اسلامی

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


