
پنجشنبه 17 اسفند 1396 - 07:41

یادداشت؛ مسئله شر و دیدگاه جیمز کلارک

مسئله شر که از جدیترین براهین علیه خداباوری تلقی میشود؛ پس از ارائه نظریه تکامل، سمت و سوی تازهای به خود

گرفت. در این زمینه پرفسور جیمز کلارک نقطهنظر و دیدگاهی در خور توجه دارد.

مسئله شر که از جدی&zwnj;ترین براهین علیه خداباوری تلقی می&zwnj;شود؛ پس از ارائه نظریه تکامل، سمت و
سوی تازه&zwnj;ای به خود گرفت. در این زمینه پرفسور جیمز کلارک نقطه&zwnj;نظر و دیدگاهی در خور توجه دارد.

به گزارش خبرنگار مهر، مقاله مسئله شر و دیدگاه جیمز کلارک توسط مریم سعدی دکتری فلسفه دین نوشته شده
است که در ادامه از نظر شما می گذرد؛

مسئله شر که از جدی&zwnj;ترین براهین علیه خداباوری تلقی می&zwnj;شود؛ پس از ارائه نظریه تکامل، سمت و
سوی تازه&zwnj;ای به خود گرفت. در این زمینه پرفسور جیمز کلارک نقطه&zwnj;نظر و دیدگاهی در خور توجه دارد که

در این مقاله بدان خواهیم پرداخت.

به زعم برخی متفکران، نظریه تکامل مسئله&zwnj;ای را پیش روی خیر بودن1 خدا قرار می&zwnj;دهد. چارلز داروین2
می&zwnj;نویسد: ما طبیعت را با دید زیبا مشاهده می&zwnj;کنیم و معمولا می&zwnj;بینیم که غذاهای زیادی برای
از این نکته غافل هستیم که همان پرندگانی که به زیبایی در اطراف ما آواز می&zwnj;خوانند، ما وجود دارد، اما 
زندگی&zwnj;شان در گرو حشرات است و دائم در حال از بین بردن زندگی (دیگرانی) هستند و یا موجوداتی که دائما در
حال شکار کردن موجودات دیگر هستند. ما از این نکته غافل هستیم که اگر هم اینک غذا فراوان وجود دارد، در تمامی

(Darwin,1859:49).ها بدینگونه نیست;zwnj&فصول سال و در تمامی سال

داروین به این نتیجه رسید که در واقع طبیعت با موجوداتش که دندان&zwnj;ها و پنجه&zwnj;های سرخ شده از خون
دارند، بسیار بیرحمانه&zwnj; رفتار می&zwnj;کند. وی فراگرفت که نوزادان زیادی به این دنیا چشم باز می&zwnj;کنند،
درحالی&zwnj;که برای همه آن&zwnj;ها، جا وجود ندارد و لذا تنازع برای دستیابی به منابع کمیاب، چیزی است که
محیط پیرامون ما را شکل می&zwnj;دهد. بنابراین چالش برانگیز است که خدایی با مشخصات خدای ادیان ابراهیمی را
ماورای این طبیعت وحشی ببینیم. داروین می&zwnj;نویسد: خدایی که از منظر عقل محدود ما قادر بی&zwnj;پایان و
رحمت&zwnj;بخش بی&zwnj;منتهاست، چگونه در قدرت و علم خود می&zwnj;تواند اجازه بدهد که میلیون&zwnj;ها و

میلیون&zwnj;ها گونه از حیوانات بدین فلاکت و رنج در طی سالیان متمادی هلاک شده و از بین بروند.(1958:13).

داروین به صراحت با تکیه بر نظریه تکامل، باب جدیدی را برای طرح مسئله شر می&zwnj;گشاید. طبق تلقی متداول؛
یک قادر مطلق3، دانای مطلق4 و خیر محض5، به هیچ عنوان نباید اجازه بدهد که ما شاهد دنیایی باشیم که مرتّب در
حال مرگ و نابودی است، با تمامی آفت&zwnj;ها و غارتگری&zwnj;ها، گرسنگی و (خطراتی همچون) مار و ... 6. طبق
این تلقی یک خالق قادر، باید یک مکان با نشاط و آرام بوجود آورد. لذا با این اوصاف چگونه یک شخص می&zwnj;تواند
دین&zwnj;دار باقی بماند، درحالی&zwnj;که در محیط اطرافمان شاهد این همه شر و بدی هستیم؟. این سوالی است

که جیمز کلارک به تحلیل و بررسی آن می&zwnj;پردازد.

کلارک می&zwnj;گوید؛ تئودیسه&zwnj;هایی ارائه شده وبسیاری از الهیدانان در این باب نظریاتی داده&zwnj;اند که
چرا خدای قادر مطلق، عالم مطلق و خیر محض اجازه می&zwnj;دهد شر وجود داشته باشد؛ اما تمامی آن&zwnj;ها
(تئودیسه&zwnj;های ارائه شده) کارآمد نیستند، به خصوص هنگامی که در مورد بلایای طبیعی7 به کار می&zwnj;روند.
او معتقد است که به نظر می&zwnj;رسد خدای قادر و دانا و مهربان دلیل کاملا خوبی برای اجازه دادن به شر و بدی در

(Clark:74) .دنیا دارد

ایده دفاع مبتنی بر اختیار8 این مطلب را عنوان می&zwnj;کنند که خدا با اجازه دادن به شر این امکان را در اختیار
انتخاب کنند. بدون داشتن قدرت تصمیم&zwnj;گیری، بتوانند به اختیار خود  تا  انسان&zwnj;ها می&zwnj;گذارد، 
ل تنزّ حیوانات  مرتبه  تا  مرتبه&zwnj;شان  و  بود  نخواهند  برخوردار  فضیلتی  از  دیگر  انسان&zwnj;ها 
می&zwnj;یابد.(planting:165) اگر دفاع مبتنی بر اختیار درست باشد، بسیاری از مسائل مربوط به رنج و سختی
انسان&zwnj;ها جواب داده می&zwnj;شود. اما این نظریه در مورد بلایای طبیعی که انسان در آن نقشی ندارد کارساز

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182860/


نیست. بلایای طبیعی از قوانین طبیعی نشات می&zwnj;گیرد و به نظر می&zwnj;رسد که در ساختار جهان قرار داده
شده است.

امیدبخش&zwnj;ترین نظریه در این باب، نظریه پرورش روح9 است.( (Augustine,1961 این ایده نظریه اختیار در خصوص
شر اخلاقی10 را با این دیدگاه که ذات انسان پایین&zwnj;تر از حد کمال است، تجمیع می&zwnj;کند. در شکل سنّتی
و بنا به دیدگاه آگوستین، انسان&zwnj;ها کامل و عاری از عیب (اما با اختیار) خلق شده&zwnj;اند و در بهشت قرار داده
اگر اما  ویژگی می&zwnj;تواند سقوط کند یک معماست.  این  با  و  این شرایط  در  انسان  اینکه چگونه یک  شدند. 
انسان&zwnj;ها کامل نباشند و در بهشت قرار داده نشده باشند، در آن&zwnj;صورت شکست و سقوط وی اجتناب
ناپذیر است. به چه دلیل خدا انسان را در سر راه خطر قرار داد؟ بر طبق این نظریه، مواجه کردن با خطرات، تنها راهی
است که خدا می&zwnj;توانست هدف خود را برای بشریت به انجام برساند؛ (بنا به تفکّر مسیحی) اینکه به اختیار خود
می&zwnj;توانند انسان&zwnj;ها  آن  در  که  است  آزمایشی  میدان  یک  طبیعی  بلایای  درآیند.  خدا  فرزندی  به 
تا فضیلت&zwnj;هایی همچون صبر، شجاعت و بخشندگی را تمرین کنند. لذا این بلایا وسیله&zwnj;ای هستند 

انسان&zwnj;ها وارثان حیات ابدی شوند.

با این وجود این نظریه نیز زمانی کارساز است که بدانیم در طول تاریخ حیات بر روی کره زمین، انسان&zwnj;ها در بخش
عمده&zwnj;ای از آن بوده&zwnj;اند، درحالیکه می&zwnj;بینیم بسیاری از بلایای طبیعی، و همچنین رنج و زجر کشیدن
موجودات جاندار، قبل از اینکه انسان&zwnj;های اولیه وارد صحنه شوند، همچنان بوده است. این رنج و عذاب&zwnj;ها

نمی&zwnj;توانند بخشی از فرایند روح پرور انسان&zwnj;ها باشند.

کلارک اذعان می&zwnj;دارد؛ شاید بتوان گفت در حقیقت حیوانات رنج و شکنجه نمی&zwnj;شوند، و یا گفت که رنج
کشیدن حیوانات بخش غیرقابل اجتنابی از قاعده و قانون متعالی است که خدا برای جهان در نظر گرفته است. شاید
دارودسته&zwnj;اش و  به شیطان  مربوط  می&zwnj;شود  مشاهده  دنیا  در  که  بدی  و  شر  تمامی  گفت  بتوان 
می&zwnj;باشد. شاید، شاید و شایدهای بسیار. اما واقعیت این است که ما نمی&zwnj;دانیم که خدا چرا این دنیا را
بدین شکل آفریده است. فرض کنید که یک دین&zwnj;دار نداند که چرا خدا به شر و بدی اجازه داده است که در دنیا
وجود داشته باشد. آیا اینکه نداند برای چه شر و بدی وجود دارد؛ آیا باید بر ایمان و اعتقاد او تاثیر بگذارد؟ بگذارید این
مسئله را با مثال مشکل&zwnj;آفرینی در فیزیک ذرات بنیادی11 بررسی کنیم. مشهور است که فیزیک کوانتوم12 و
نظریه نسبیت عام13 با یکدیگر سازگار نیستند. بزرگترین دست&zwnj;یافت&zwnj;های فیزیک در قرن بیستم یعنی
کوانتوم و نسبیت عام با یکدیگر همخوانی ندارند. کلارک می&zwnj;گوید سوال اینجاست؛ حال که این دو با یکدیگر
سازگار نیستند، آیا فیزیکدانان باید یکی از آنها را رها کنند؟ یا اینکه باید در این نگرانی باشند که کدام یک از این دو نظریه
غلط است ؟ و یا اینکه به امید نظریه کامل&zwnj;تر و بهتری باشند که در بردارنده هر دو نظریه باشد؟ در این خصوص
برخی از فیزیکدانان نگران هستند اما بسیاری از آن&zwnj;ها امید آن دارند که دانشمندی بزرگتر از اینشتین و یا نیوتن
خواهد توانست که این دو نظریه را با یکدیگر تلفیق کند. برخی نیز بر این باورند که ما به پایانِ محدوده&zwnj;ی درک و
شناخت بشری14 رسیده&zwnj;ایم و هرگز قادر نخواهیم بود که این دو نظریه را سازگار کنیم. در هر صورت بهترین
رویکرد این است که شخص هر دو نظریه را پذیرفته و بداند که جهان منطقی است و راه&zwnj;حلی که هنوز مشخص
نیست، وجود دارد. برخی از فیزیکدانان نیز هستند که هر دو نظریه را رد می&zwnj;کنند و می&zwnj;گویند که این دو
نظریه هردو با هم نمی&zwnj;توانند درست باشند. برخی از آن&zwnj;ها عنوان می کنند که نظریه کوانتوم واقعیتی را
عنوان می&zwnj;کند که ما به هیچ عنوان نمی&zwnj;توانیم ببینیم، یا بشنویم یا حس کنیم، لذا به احتمال زیاد این
اشتباه است. این دسته از فیزیکدانان این نظریات را تنها به عنوان وسیله&zwnj;ای برای پیش&zwnj;بینی برخی از

پدیده&zwnj;ها به کار می&zwnj;برند و اعتقادی به واقعی بودن آن&zwnj;ها ندارند.

کلارک می&zwnj;گوید؛ به نظر نمی&zwnj;رسد که چهارچوب قطعی و منظمی وجود داشته باشد که به ما بگوید در این
شرایط چگونه باید رفتار کرد، از نظر من هر سه دیدگاه که در بالا ذکر شد منطقی هستند. هیچ یک از این سه دیدگاه
بهینه نیستند، اما ما نیز در یک موقعیت بهینه قرار نداریم. اطلاعات محدود است، شهود افراد با یکدیگر متفاوت است و در
خصوص اعتقادات، افراد سیاست&zwnj;های مختلفی با یکدیگر دارند. فیزیکدانان بهترین تلاش خود را می&zwnj;کنند تا
بهترین قضاوت را در این خصوص داشته باشند و همواره این احتمال را می&zwnj;دهند که ممکن است در اشتباه باشند.

در خصوص بحث دین و شر و بلایای طبیعی، موقعیت الهیدانان نیز بدین گونه است. برخی از آن&zwnj;ها به این امید
هستند که دست آخر شخصی خواهد آمد که توضیح کامل و جامعی در خصوص وجود شر در دنیا داشته باشد. برخی نیز
بر این باورند که ما به لبه محدوده درکِ علم و دانش رسیده&zwnj;ایم و هرگز نمی&zwnj;توانیم این مسئله را (در این
دنیا) درک و حل کنیم؛ این افراد بر این باور هستند که فهمیدن هدف خدا، کاملا خارج از محدوده فهم و قدرت عقلی ما

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



را رد می&zwnj;کنند( مانند خلقت&zwnj;گرایان زمین یافته&zwnj;های علمی  نیز  می&zwnj;باشد. برخی دیگر 
جوان15)، برخی دیگر نیز دین و ایمان خود را از دست می&zwnj;دهند.

کلارک تاکید می&zwnj;کند که چهارچوب جامعی در دست نیست که به ما بگوید در این موقعیت چه کار باید بکنیم.
هیچیک از این موضع&zwnj;ها بهینه نیستند ولی ما هم در یک موقعیت ایده&zwnj;آل قرار نداریم. باید در این باب تلاش
خود را بکنیم که بهترین موضع را اتخاذ کرده و همیشه در نظر داشته باشیم که ممکن است در اشتباه باشیم. وی بر این
باورست؛ که یک بسته کامل اعتقادی که در بردارنده همه جنبه&zwnj;ها باشد در این زمینه وجود ندارد. یک معتقد
واقعی به ایمان خود همچنان ادامه می&zwnj;دهد و بر این باور است که خداوند حکیم هدف خاصی را در این خصوص

دنبال می&zwnj;کند.(Clark:75-76) هدفی که هنوز به حکمت آن پی نبرده&zwnj;ایم.

پی نوشتها:

1goodness

2Charles Darwin

3Omnipotence

4omniscience

5perfect goodness

6theodicies

7natural evil

8free will theodicy

9the soul-making theodicy

10moral evil

11fundamental physics

12quantum theory

13general theory of relativity

14limit of human cognition

15Young Earth Creationism

خلقت&zwnj;گرایان زمین جوان معتقدند توضیحات علمی&zwnj;شان در خصوصِ خلقت با داستانی که در تورات نقل
شده است همخوانی دارد؛ و لذا بر این باور هستند که زمین، جوان است و چیزی در حدود شش الی ده هزار سال دارد
و شکل حاضر خود را از طریق سلسله خلقت&zwnj;های معجزه آسا و سپس فرآیندهای ویران&zwnj;بار مانند سیل و
آورد و سپس را در آن بوجود  آورده است. خدا زمین را فرش کرد و سپس موجودات مختلف  زلزله به&zwnj;دست 
نظر به  زمین سالخورده  اینکه  را.  دره&zwnj;ها  و سیلاب&zwnj;ها  آوردند  پدید  را  کوه&zwnj;ها  زلزله&zwnj;ها 
به بنا  می&zwnj;تواند  واقعی  معتقد  یک  است.  بی&zwnj;اعتقادان  کردن  گمراه  برای  تنها  می&zwnj;رسد 
گفته&zwnj;های تورات و همچنین ایمان خود دریابد که زمین در دوران کودکی خود به سر می&zwnj;برد. فرایندی که
ابتدا در  خدا  بودند؛  با شدّت  و  یک&zwnj;باره  به   ;ndash&بار ویران  فرآیندهای  و  معجزه   - آورد  بوجود  را  زمین 
همه&zwnj;چیز را از هیچ بوجود آورد و سپس فرایندهای مهلک، این چیزهای خلق شده را به چیزهایی که امروزه

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



یکنواخت&zwnj;گرایی جوان،  زمین  ان  ی خلقت&zwnj;گرا ین  ا دند.  دا شکل  تغییر  ینیم  ب ;zwnj&می
را شکل زمین  خوردگی،  و  مانند رسوب  آرام  فرآیندهای  عنوان می&zwnj;کند  که  uniformitarianism(دیدگاهی 
داده&zwnj;اند.) و همچنین نظریه تکامل را رد می&zwnj;کنند. آن&zwnj;ها به فرایندهای ویران&zwnj;بار اعتقاد دارند

که زمین را شکل داده&zwnj;است (مانند طوفان نوح).

منابع:

Augustine,Saint,(1961). Confessions. Trans. Edward Pusey. New York: Macmillan
Kelly James (2014). Religion and the Sciences of Origins: Historical and Contemporary Discussions. New

York, NY: Palgrave Macmillan
.Darwin,Charles, (1859) .On the Origin of Species by Means of Natural Selection. London: John Murray

.The Autobiography of Charles Darwin. London: Collins .(1958)
.Plantinga,Alvin, (1974). The Nature of Necessity. Oxford: Clarendon Press

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


