
یکشنبه 06 اسفند 1396 - 07:17

آیین پیامبر اسلام(ص) قبل از نبوت چه بود؟

در هیچ تاریخى نقل نشده است که پیغمبر اسلام(ص) در معابد یهود یا نصارى یا مذهب دیگر مشغول عبادت شده

باشد، نه در کنار کفار در بتخانه بود و نه در کنار اهل کتاب در معابد آنان، در عین حال پیوسته به اصول اخلاق و عبادت

الهى پایبند بود.

در هیچ تاریخى نقل نشده است که پیغمبر اسلام(ص) در معابد یهود یا نصارى یا مذهب دیگر مشغول عبادت شده
باشد، نه در کنار کفار در بتخانه بود و نه در کنار اهل کتاب در معابد آنان، در عین حال پیوسته به اصول اخلاق و عبادت

الهى پایبند بود.

خبرگزاری فارس- گروه&zwnj; فعالیت&zwnj;های قرآنی: آیت&zwnj;الله ناصر مکارم شیرازی در تفسیر نمونه ذیل آیات
52 و 53 سوره مبارکه &laquo;شوری&raquo; به انواع وحی و آیین پیامبر اعظم(ص) قبل از نبوت اشاره کرده است که

متن آن در ادامه می&zwnj;آید؛

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِیمِ

&laquo;وَ کَذلِکَ أَوْحَیْنا إِلَیْکَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا ما کُنْتَ تَدْرِی مَا الْکِتابُ وَ لاَ الإِیمانُ وَ لکِنْ جَعَلْناهُ نُوراً نَهْدِی بِهِ مَنْ نَشاءُ مِنْ
عِبادِنا وَ إِنَّکَ لَتَهْدِی إِلى صِراط مُسْتَقِیم* صِراطِ اللّهِ الَّذِی لَهُ ما فِى السَّماواتِ وَ ما فِى الأَرْضِ أَلا إِلَى اللّهِ تَصِیرُ الأُمُورُ؛
از این همان گونه (که بر پیامبران پیشین وحى فرستادیم) بر تو نیز روحى را به فرمان خود وحى کردیم، تو پیش 
نمى&zwnj;دانستى کتاب و ایمان چیست، ولى ما آن را نورى قرار دادیم که به وسیله آن هر کس از بندگان خویش را
بخواهیم هدایت مى&zwnj;کنیم، و تو مسلماً به سوى راه راست هدایت مى&zwnj;کنى. راه خداوندى که تمام آنچه در
باز خدا  سوى  به  تنها  کارها  همه  که  باشید  آگاه  اوست،  آنِ  از  است  زمین  در  آنچه  و  آسمان&zwnj;ها 

مى&zwnj;گردد&raquo;. (شوری/ آیات 52 و 53)

قرآن روحى است از جانب خدا

در آیات مورد بحث، از نزول وحى بر شخص پیغمبر گرامى اسلام(صلى الله علیه وآله) سخن گفته، مى&zwnj;فرماید:
&laquo;همان گونه که بر پیامبران پیشین، از طرق مختلف، وحى فرستادیم، بر تو نیز روحى را به فرمان خود وحى

کردیم&raquo; (وَ کَذلِکَ أَوْحَیْنا إِلَیْکَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا).

تعبیر به &laquo;کَذلِکَ&raquo; (این گونه) ممکن است اشاره به این باشد که تمام انواع سه گانه وحى، که در آیه قبل
آمده، براى پیامبر اسلام(صلى الله علیه وآله) تحقق یافت، گاه، مستقیماً با ذات پاک پروردگار، ارتباط مى&zwnj;یافت، و
گاه از طریق فرشته وحى و گاه، با شنیدن آوازى شبیه امواج صوتى، چنان که در روایات اسلامى نیز اشاره به همه اینها

شده، و شرح آن را ذیل آیه گذشته بیان کردیم.

در این که منظور از &laquo;روح&raquo; در اینجا چیست؟ دو قول در میان مفسران دیده مى&zwnj;شود: نخست، این
که، منظور، از آن &laquo;قرآن مجید&raquo; است که مایه حیات دل&zwnj;ها و زندگى جان&zwnj;ها است، این قول

را غالب مفسران برگزیده&zwnj;اند.

&laquo;راغب&raquo; در &laquo;مفردات&raquo; نیز مى&zwnj;گوید: سُمِّىَ الْقُرْآنُ رُوحاً فِی قَوْلِهِ وَ کَذلِکَ أَوْحَیْنا إِلَیْکَ
رُوحاً مِنْ أَمْرِنا وَ ذلِکَ لِکَوْنِ الْقُرْآنِ سَبَباً لِلْحَیاةِ الاُخْرَوِیَّةِ: &laquo;قرآن در آیه وَ کَذلِکَ أَوْحَیْنا... روح نامیده شده زیرا سبب

.;raquo&حیات اخروى است

این معنى، با قرائن مختلفى که در آیه وجود دارد مانند تعبیر به &laquo;کَذلِکَ&raquo; که اشاره به مسأله وحى است و
تعبیر به &laquo;أَوْحَیْنا&raquo; و همچنین تعبیراتى که درباره قرآن در ذیل همین آیه آمده است، کاملاً سازگار است.

گر چه &laquo;روح&raquo; در سایر آیات قرآن، غالباً به معانى دیگرى آمده است ولى با توجه به قرائن فوق، ظاهر این
است که روح در اینجا به معنى قرآن است.

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182678/


در تفسیر آیه 2 سوره &laquo;نحل&raquo; &laquo;یُنَزِّلُ الْمَلائِکَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلى مَنْ یَشاءُ مِنْ عِبادِهِ&raquo; نیز
;raquo&قرآن و وحى و نبوت;laquo& در آن آیه، نیز به معنى ;raquo&روح;laquo& دهد;zwnj&گفتیم که قرائن نشان مى

است، و در حقیقت این دو آیه، یکدیگر را تفسیر مى&zwnj;کنند.

;raquo&انفال;laquo& نباشد، در حالى که در آیه 24 سوره ;raquo&روح;laquo& به منزله ;raquo&قرآن;laquo& چگونه
مى&zwnj;خوانیم: یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اسْتَجِیبُوا لِلّهِ وَ لِلرَّسُولِ إِذا دَعاکُمْ لِما یُحْیِیکُمْ: &laquo;اى کسانى که ایمان
آورده&zwnj;اید! اجابت کنید دعوت خدا و پیامبرش را هنگامى که شما را به سوى چیزى فرا مى&zwnj;خواند که مایه

!;raquo&حیات شما است

تفسیر دوم این که: منظور &laquo;روح القدس&raquo; است (و یا فرشته&zwnj;اى که حتى از جبرئیل و میکائیل برتر
بوده و همواره پیامبر اسلام(صلى الله علیه وآله) را همراهى مى&zwnj;کرد).

این تفسیر، &laquo;أَوْحَیْنا&raquo; به معنى &laquo;أَنْزَلْنا&raquo; (نازل کردیم) مى&zwnj;باشد یعنى مطابق 
&laquo;روح القدس&raquo; یا آن فرشته عظیم را بر تو نازل کردیم (گر چه &laquo;أَوْحَیْنا&raquo; به این معنا در آیات

دیگر قرآن دیده نمى&zwnj;شود).

در بعضى از روایات، که در منابع معروف حدیث آمده، نیز تأییدى بر این تفسیر دیده مى&zwnj;شود، ولى همان گونه که
گفتیم، تفسیر اول با قرائن متعدد موجود در آیه هماهنگ&zwnj;تر است، لذا ممکن است این گونه روایات که روح را به

معنى &laquo;روح القدس&raquo; یا فرشته بلند مقام خدا تفسیر کرده، اشاره به معنى باطن آیه باشد.

به هر حال، در دنباله آیه مى&zwnj;افزاید: &laquo;تو پیش از این، از کتاب و ایمان آگاه نبودى، ولى ما آن را نورى قرار
دادیم که به وسیله آن هر کس از بندگان خویش را بخواهیم هدایت مى&zwnj;کنیم&raquo; (ما کُنْتَ تَدْرِی مَا الْکِتابُ وَ

لاَالْإِیمانُ وَ لکِنْ جَعَلْناهُ نُوراً نَهْدِی بِهِ مَنْ نَشاءُ مِنْ عِبادِنا).

این لطف خدا بود که شامل حال تو شد، و این وحى آسمانى بر تو نازل گشت، و ایمان به تمام محتواى آن پیدا کردى.

اراده خداوند، بر این تعلق گرفته بود، که علاوه بر هدایت تو به این کتاب بزرگ آسمانى، و تعلیمات آن، بندگان دیگرش را
در پرتو این نور آسمانى، هدایت کند، و شرق و غرب جهان، بلکه تمام قرون و اعصار را تا پایان، زیر پوشش آن قرار دهد.

بعضى از کج&zwnj;اندیشان، چنین پنداشته&zwnj;اند که، این جمله نشان مى&zwnj;دهد: پیامبر(صلى الله علیه وآله)
قبل از نبوت، ایمان به خدا نداشت، در حالى که معنى آیه روشن است، مى&zwnj;گوید: قبل از نزول قرآن، قرآن را
نمى&zwnj;دانستى، و به محتواى و تعلیمات آن آگاهى و ایمان نداشتى، این تعبیر هیچ منافاتى با اعتقاد توحیدى
پیامبر(صلى الله علیه وآله)، و معرفت عالى او و آشنائیش به اصول عبادت و بندگى او ندارد، خلاصه، عدم آگاهى به

محتواى قرآن مطلبى است و عدم &laquo;معرفة اللّه&raquo; مطلب دیگر.

زندگى شخص پیامبر(صلى الله علیه وآله)، قبل از دوران نبوت که در کتب تاریخ آمده است، نیز گواه زنده این معنى
است، و از آن روشن&zwnj;تر، سخنى است که از امیرمؤمنان على(علیه السلام) در نهج&zwnj;البلاغه آمده: وَ لَقَدْ قَرَنَ
اللَّهُ بِهِ(صلى الله علیه وآله) مِنْ لَدُنْ أَنْ کَانَ فَطِیماً أَعْظَمَ مَلَک مِنْ مَلائِکَتِهِ یَسْلُکُ بِهِ طَرِیقَ الْمَکَارِمِ وَ مَحَاسِنَ أَخْلَاقِ
گرفته شد، خداوند باز  از شیر  وآله)  علیه  الله  که رسول خدا(صلى  زمان  نَهَارَهُ: &laquo;از همان  وَ  لَیْلَهُ  الْعَالَمِ 
بزرگ&zwnj;ترین فرشته از فرشتگانش را با او قرین ساخت تا شب و روز، وى را به راه&zwnj;هاى مکارم، و طرق اخلاق

.;raquo&نیک سوق دهد

;raquo&کنى;zwnj&به طور مسلّم تو به سوى راه مستقیم، مردم را هدایت مى;laquo& :افزاید;zwnj&در پایان آیه، مى
(وَ إِنَّکَلَتَهْدِی إِلى صِراط مُسْتَقِیم).

نه تنها قرآن نورى براى تو است که نورى براى همگان است، و وسیله هدایتى براى جهانیان به سوى صراط مستقیم،
این یک موهبت عظیم الهى است براى رهروان راه حق و آب حیاتى است براى همه تشنه کامان.

همین معنى به تعبیر دیگرى در آیه 44 سوره &laquo;فصلت&raquo; آمده: قُلْ هُوَ لِلَّذِینَ آمَنُوا هُدىً وَ شِفاءٌ وَ الَّذِینَ
لایُؤْمِنُونَ فِی آذانِهِمْ وَقْرٌ: &laquo;بگو این کتاب براى کسانى که ایمان آورده&zwnj;اند، مایه هدایت و شفا است، و

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



!;raquo&هایشان سنگین است;zwnj&آورند، گوش;zwnj&کسانى که به آن ایمان نمى

سپس، به عنوان تفسیرى بر &laquo;صراط مستقیم&raquo; مى&zwnj;افزاید: &laquo;راه خداوندى که تمامى آنچه در
آسمان&zwnj;ها و آنچه در زمین است، از آن او است&raquo; (صِراطِ اللّهِ الَّذِی لَهُ ما فِى السَّماواتِ وَ ما فِى الْأَرْضِ).

چه راهى مستقیم&zwnj;تر از راهى است که به مبدأ عالم هستى منتهى مى&zwnj;شود؟ چه راهى صاف&zwnj;تر
از راهى است که به خالق عالم هستى می&zwnj;رسد؟

سعادت واقعى، سعادتى است که خدا به آن دعوت مى&zwnj;کند، و راه وصول به آن، تنها راهى است که او براى آن
انتخاب کرده است.

آخرین جمله این آیه، که در عین حال آخرین جمله سوره &laquo;شورى&raquo; است در حقیقت دلیلى است براى این
معنى که راه مستقیم، تنها راهى است که به سوى خدا مى&zwnj;رود، مى&zwnj;فرماید: &laquo;آگاه باشید!

بازگشت همه کارها به سوى خدا است&raquo; (أَلا إِلَى اللّهِ تَصِیرُ الْأُمُورُ).

از آنجا که او مالک عالم هستى، و حاکم و مدبر آن است، و از آنجا که برنامه&zwnj;هاى تکاملى انسان، باید تحت
عنایت این مدبر بزرگ قرار گیرد، بنابراین راه مستقیم تنها راهى است که به سوى او مى&zwnj;رود، و جز این راه، هر

طریق دیگر انحرافى است، چرا که به سوى باطل است، مگر حقى جز ذات پاک او، در عالم وجود دارد؟!

این جمله، در عین حال، بشارتى است براى پرهیزگاران، و تهدیدى است براى ظالمان و گنهکاران که بازگشت همه آنها
به سوى خدا است.

و نیز دلیلى است، بر این که، وحى باید تنها از سوى خدا باشد، چرا که بازگشت همه اشیاء و تدبیر آنها به سوى او
است، و به همین دلیل، او باید مبدأ وحى بر پیامبران باشد، تا هدایت واقعى صورت گیرد، و به این ترتیب، صدر و ذیل این

آیات، با یکدیگر مربوط و منسجم است، و پایان سوره، نیز با آغاز آن، و خط کلى حاکم بر آن، هماهنگ است.

پیامبر اسلام(ص) قبل از نبوت چه آئینى داشتند؟

در این که پیغمبر گرامى اسلام(صلى الله علیه وآله) قبل از بعثت، هرگز براى بت سجده نکرد و از خط توحید منحرف
نشد، شکى نیست، و تاریخ زندگى او نیز به خوبى این معنى را منعکس مى&zwnj;کند، اما در این که بر کدام آئین

بوده؟ در میان علما گفتگو است:

بعضى او را پیرو آئین مسیح(علیه السلام) مى&zwnj;انند، چرا که قبل از بعثت پیامبر(صلى الله علیه وآله) آئین رسمى
و غیر منسوخ آئین او بوده است.

بعضى دیگر، او را پیرو آئین ابراهیم(علیه السلام) مى&zwnj;دانند، چرا که &laquo;شیخ الانبیاء&raquo; و پدر پیامبران
است و در بعضى از آیات قرآن آئین اسلام به عنوان &laquo;آئین ابراهیم&raquo; معرفى شده: &laquo;مِلَّةَ أَبِیکُمْ

.;raquo&َإِبْراهِیم

بعضى نیز، اظهار بى&zwnj;اطلاعى کرده و گفته&zwnj;اند: مى&zwnj;دانیم آئینى داشته، اما کدام آئین؟ بر ما روشن
نیست!

گر چه هر یک از این اقوال وجهى دارد، اما هیچ کدام مسلّم نیست، و مناسب&zwnj;تر از اینها قول چهارمى است و آن
این که: پیامبر(صلى الله علیه وآله) شخصاً برنامه خاصى از سوى خداوند داشته که بر طبق آن عمل مى&zwnj;کرده، و

در حقیقت آئین مخصوص خودش بوده، تا زمانى که اسلام بر او نازل گشت.

شاهد این سخن، حدیثى است که در &laquo;نهج&zwnj;البلاغه&raquo; آمده، و در بالا ذکر کردیم که مى&zwnj;گوید:
بزرگ&zwnj;ترین شد،  گرفته  باز  شیر  از  وآله)  علیه  الله  خدا(صلى  رسول  که  زمان  آن  از  &laquo;خداوند 
نیک سوق اخلاق  و طرق  مکارم،  راه&zwnj;هاى  به  را  او  روز  و  تا شب  وى ساخت،  قرین  را  فرشته&zwnj;اش 

.;raquo&دهد

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



مأموریت چنین فرشته&zwnj;اى، دلیل بر وجود یک برنامه اختصاصى است.

در وآله)  علیه  الله  اسلام(صلى  پیغمبر  که  است  نشده  نقل  تاریخى  هیچ  در  که:  این  دیگر  شاهد 
معابد&laquo;یهود&raquo; یا &laquo;نصارى&raquo; یا مذهب دیگر مشغول عبادت شده باشد، نه در کنار کفار در
بتخانه بود، و نه در کنار اهل کتاب در معابد آنان، در عین حال پیوسته خط و طریق توحید را ادامه مى&zwnj;داد و به

اصول اخلاق و عبادت الهى، سخت پایبند بود.

روایات متعددى نیز ـ طبق نقل &laquo;علامه مجلسى&raquo; در &laquo;بحار الانوار&raquo; ـ در منابع اسلامى آمده
است که، پیامبر(صلى الله علیه وآله) از آغاز عمرش مؤید به &laquo;روح القدس&raquo; بود و با چنین تأییدى، مسلماً

بر اساس الهام &laquo;روح القدس&raquo; عمل مى&zwnj;کرد.

&laquo;علامه مجلسى&raquo; شخصاً معتقد است: پیامبر اسلام(صلى الله علیه وآله) قبل از مقام رسالت داراى
مقام نبوت بوده، گاه فرشتگان با او سخن مى&zwnj;گفتند، و صداى آنها را مى&zwnj;شنید، و گاه در رؤیاى صادقه به او
الهام الهى مى&zwnj;شد، و بعد از چهل سال، به مقام رسالت رسید، و قرآن و اسلام رسماً بر او نازل شد، او شش
را بیشتر  (توضیح  آوردیم هماهنگ است  بالا  در  آنچه  با  آنها  از  بعضى  که  ذکر مى&zwnj;کند  معنى  این  بر  دلیل 

مى&zwnj;توانید در جلد 18 بحار الانوار صفحه 277 به بعد مطالعه کنید).

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


