
دوشنبه 16 بهمن 1396 - 14:55

عوامل ورود به بهشت و دوزخ در قرآن و روایات

در قرآن، از قیامت با اسماء مختلفی نام برده شده است. یکی از این نامهائی که کمتر مورد توجه قرار گرفته است «یوم

التناد» به معنای «روز ندا دادن» است.

چکیده:
در قرآن، از قیامت با اسماء مختلفی نام برده شده است. یکی از این نام&zwnj;هائی که کمتر مورد توجه قرار گرفته
است &laquo;یوم التناد&raquo; به معنای &laquo;روز ندا دادن&raquo; است. در قیامت افراد مختلفی یکدیگر را مورد
ندا قرار داده و سخنان متعددی بین بهشتیان و دوزخیان رد و بدل می&zwnj;شود. از جمله بهشتیان از دوزخیان در مورد
بیان دوزخ  به  خود  ورود  اصلی  عوامل  عنوان  به  را  دلیل  چهار  نیز  جهنمیان  و  پرسیده  دوزخ  به  ورودشان  دلیل 
می&zwnj;دارند. از سوئی دیگر در قیامت، ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان بلند است و گاهی از بهشتیان تقاضای
کمک کرده و گاهی از امامان دوزخی خود یاری می&zwnj;طلبند و در پایان نیز وقتی از همه ناامید شده، به سراغ
ملائکه&zwnj;ی عذاب و حتی خداوند می&zwnj;روند تا شاید راه نجاتی برای خود بیابند ولی هیچ کس، هیچ کمکی به

آنان نکرده و باید تا پایان در دوزخ معذب بمانند.

مقدمه:
یکی از اصول اعتقادی در تمام ادیان الهی، اعتقاد به معاد و قیامت است. بر اساس این اعتقاد، تمام انسان&zwnj;ها
موجوداتی الهی بوده و به سوی خداوند بازخواهند گشت. &laquo;إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّا إِلَیْهِ راجِعُون.&raquo;(1) اگرچه تمام ادیان
آسمانی با اختلافاتی اصل وجود معاد را پذیرفته&zwnj;اند ولی شاید بتوان ادعا نمود که در هیچ دینی به اندازه&zwnj;ی
اسلام در مورد این اصل اعتقادی سخنی به میان نیامده است تا جائی که بیش از هزار آیه از قرآن با صراحت و یا با کنایه
در مورد معاد و ویژگی&zwnj;های آن سخن رانده است و مراحل مختلف این دوران را برای مسلمانان بازگو نموده است.
در این مورد قرآن و روایات، قیامت را با اسماء متعددی معرفی نموده که هر یک بیانگر یکی از آن مراحل می&zwnj;باشد.
اسمائی همچون قارعه (کوبنده)، یوم الحسره، یوم الحساب، یوم عقیم (نازا)، یوم الفصل (روز جدائی)، یوم التلاق (روز
ملاقات)، یوم الآزفه (روز نزدیک)، یوم الجمع، یوم الخلود (روز ابدی)، یوم التغابن (روز زیان)، یوم الفرار و ....؛ هر یک از این

اسماء به شکلی مراحل مختلف قیامت را بازگو کرده و یکی از ویژگی&zwnj;های مهم آن روز را بیان می&zwnj;دارد.
;raquo&یوم التناد;laquo& العاده، کمتر در مورد آن سخن رانده شده;zwnj&اما یکی از اسمائی که با وجود اهمیت فوق
است. یوم التناد به معنای &laquo;روز نداد دادن&raquo; است. قیامت روزی است که افراد مختلف یکدیگر را مخاطب
قرار داد و سخنانی با هم رد و بدل می&zwnj;کنند. از یک سو بهشتیان، جهنمیان را مخاطب ساخته و سوالاتی از آنان
می&zwnj;پرسند؛ از سوئی دیگر ملائکه&zwnj;ی الهی و خداوند را مورد ندا و خطاب قرار داده و مطالبی به آنان
می&zwnj;گویند و از سوئی دیگر ندای دوزخیان برای کمک&zwnj;خواهی از دیگران بلند است و سعی دارند به هر

طریق ممکن خود را از آتشی که در آن گرفتار شده&zwnj;اند نجات دهند.
ما در این مقاله در صددیم سخنانی که بین اهل محشر گفته می&zwnj;شود را بر اساس آیات قرآن و روایات معصومین
علیهم&zwnj;السلام بررسی نمائیم تا بیش از پیش با شرایط قیامت آشنا شده و عوامل ورود به بهشت و دوزخ را از
زبان بهشتیان و دوزخیان شناخته تا بهتر بتوانیم خود را برای روزی که &laquo;لا ینفع مال و لا بنون&raquo; است آماده

نمائیم.

ندای بهشتیان خطاب به اهل دوزخ:
زمانی که بعد از انجام مراحل مختلف حساب در &laquo;یوم الحساب&raquo; جایگاه افراد در بهشت و دوزخ مشخص
می&zwnj;شود و افراد می&zwnj;توانند علاوه بر مشاهده&zwnj;ی جایگاه خود، جایگاه دیگران را نیز مشاهده نمایند،
بهشتیان رو به دوزخیان کرده و یک سوال بسیار مهم از آنان می&zwnj;پرسند؛ سوال این است که چرا شما اهل دوزخ

(raquo;(2&.َما سَلَکَکُمْ فی سَقَر;laquo& شدید؟
مراوده هم  با  و  بوده  آشنا  آنان  با  نیز  دنیا  در  که  را می&zwnj;بینند  افرادی  دوزخ  در  بهشت  اهل  اوقات  گاهی 
داشته&zwnj;اند. از این رو از سر تعجب می&zwnj;پرسند &laquo;شما که در دنیا در کنار ما بودید، با ما زندگی
می&zwnj;کردید، همسایه و برادر و خویشاوند ما بودید، مگر چه عملی انجام داده&zwnj;اید که مستحق دوزخ و آتش

;raquo&اید؟;zwnj&شده
دوزخیان نیز که تماشای اهل بهشت برای آنان خود حسرتی مضاعف و عذابی دو چندان است رو به بهشتیان کرده و
چند عامل مهم را به عنوان دلائل ورود خود به دوزخ معرفی می&zwnj;کنند و می&zwnj;گویند اگر ما اهل دوزخ شدیم به

خاطر این دلائل است:

6 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182354/


1. از نمازگزاران نبودیم:
دوزخیان اولین مطلبی را که به عنوان دلیلی برای ورودشان به دوزخ مطرح می&zwnj;کنند این است که ما اهل نماز

(raquo;(3&.قَالُواْ لَمْ نَکُ مِنَ الْمُصَلِّین;laquo& :نبودیم
نماز، معیار ایمان و کفر است. مهم&zwnj;ترین تفاوت مومنین و کفار در این است که مومنین اهل اقامه&zwnj;ی نمازند
ولی کفار از نماز و سرفرود آوردن در برابر خداوند روی گردانند. نماز اوج بندگی عبد نسبت به خداوند است و بر همین
اساس اولین چیزی که در قیامت مورد سوال و بازخواست قرار می&zwnj;گیرد نماز است؛ اگر نماز صحیح و مقبول باشد
به سراغ رسیدگی به سایر عبادات می&zwnj;روند و در غیر این صورت، سایر عبادات وزنی برای محاسبه ندارند.(4) نماز
معراج مومن و وسیله&zwnj;ی تقرب او به خداوند است. فردی که بدون نماز وارد قیامت شود نمی&zwnj;تواند انتظار

تقرب به خداوند و ورود به بهشت را داشته باشد.

2. اهل انفاق نبودیم:
دومین دلیلی که دوزخیان برای ورود خود به جهنم بیان می&zwnj;کنند این است که ما اهل رسیدگی به فقرا نبودیم.

(raquo;(5&.وَ لَمْ نَکُ نُطْعِمُ الْمِسْکِین;laquo&
در قرآن در بسیاری از موارد نماز و زکات را در کنار هم قرار داده است و این بدان معناست که همانگونه که افراد
رابطه&zwnj;ی خود را با خداوند اصلاح می&zwnj;کنند باید با خلق خداوند نیز بهترین رابطه را داشته و مشکلات آنان را
مشکلات خود بدانند و به قول رسول عزیز اسلام صلی&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله &laquo;مَثَل مومنین نسبت به
و تب دچار بی&zwnj;خوابی  اعضا  آید، همه&zwnj;ی  در  به  پیکر است، چون عضوی  یک  اعضا  یکدیگر، همچون 

(raquo;(6&.گردند;zwnj&می
و بر همین اساس خداوند رسیدگی به وضع محرومان و بر طرف کردن مشکلات آن&zwnj;ها را در موارد فراوانی، واجب

دانسته است.
این مطلب به اندازه&zwnj;ای مهم است که در روایتی که در این مورد نقل شده است می&zwnj;فرماید: &laquo;روزی
پیامبر گرامی اسلام صلی&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله وارد مسجد شدند ولی قبل از اقامه&zwnj;ی نماز از بین
صفوف نمازگزاران 5 نفر را جدا کرده و فرمودند شما زکات اموال خود را نداده&zwnj;اید، اول زکات مال خود را جدا کنید و

.(raquo;(7&.سپس برای اقامه نماز بیائید

3. دوستان ناباب:
دلیل دیگری که دوزخیان برای ورود به دوزخ مطرح می&zwnj;کنند این است که ما با افراد پست، نشست و برخاست

(raquo;(8&.وَ کُنَّا نخُوضُ مَعَ الخَائضِین;laquo& .داشتیم
همانگونه که در دنیا فاسقان و فاجران و تبهکاران علت گمراهی خود را دوست بد معرفی می&zwnj;کنند در قیامت نیز
دوزخیان از دوستان ناباب خود شکایت کرده و آن&zwnj;ها را عاملی برای ورود خود به دوزخ می&zwnj;دانند. حتی در
مواردی می&zwnj;گویند: &laquo;خداوندا؛ ما انسان&zwnj;های بدی نبودیم، ما در صراط مستقیم بودیم ولی دوست
ناباب ما را به گمراهی کشیده و با افسوس می&zwnj;گویند: ای کاش با فلانی رفیق نشده بودیم که او ما را گمراه
کرد.&raquo; &laquo;یَاوَیْلَتیَ لَیْتَنیِ لَمْ أَتخِّذْ فُلَانًا خَلِیلًا لَّقَدْ أَضَلَّنیِ عَنِ الذِّکْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنیِ وَ کَانَ الشَّیْطَنُ لِلْانسَنِ

(raquo;(9&خَذُولا
به طور کلی در قیامت تمام دوستی&zwnj;های دنیائی تبدیل به دشمنی می&zwnj;شود مگر اینکه دوستی بر اساس

تقوا و حب ّ الهی برقرار شده باشد.(10)

4. تکذیب قیامت:
آخرین دلیلی که تبهکاران به عنوان دلیل ورود خود به دوزخ بیان می&zwnj;کنند این است که آن&zwnj;ها، قیامت را
تکذیب می&zwnj;کردند. عدالت خداوندی ایجاب می&zwnj;کند که حتما قیامتی برپا شده و هر فردی جزای اعمال خود
در دنیا را به عینه مشاهده کند. حال اگر فردی قیامت را تکذیب کند در حقیقت خداوند و عدالت او را تکذیب نموده است و

جایگاه چنین شخصی باید دوزخ باشد.
عده&zwnj;ای هم هستند که در دنیا علی&zwnj;الظاهر وجود قیامت را انکار نمی&zwnj;کنند و آن را به عنوان یکی از
اصول دین خود پذیرفته&zwnj;اند ولی در مقام عمل شبیه کسانی عمل می&zwnj;کنند که گویا اصلا قیامتی در کار
نیست. این افراد اگرچه در زبان به قیامت معتقدند ولی در عمل، قیامت را انکار می&zwnj;کنند. به راستی اگر فردی به
قیامت و حسابرسی دقیق در آن اعتقاد قلبی می&zwnj;داشت حاضر به ارتکاب گناه و معصیت می&zwnj;بود؟ آیا
می&zwnj;توان کسی که به راحتی مرتکب انواع گناهان صغیره و کبیره می&zwnj;شود را معتقد به قیامت دانست؟ و
آیا کسی که به راحتی واجبات شرعی اعم از نماز و روزه و خمس و... را ترک می&zwnj;کند، چنین فردی به قیامت

اعتقادی دارد؟

6 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;گویند: خداوند  به  بی&zwnj;زبانی  زبان  با  می&zwnj;شوند  گناهی  مرتکب  که  کسانی  حقیقت  در 
&laquo;خدایا، من به بهشت تو نیاز ندارم و آتش جهنم تو را می&zwnj;طلبم.&raquo; خداوند نیز که مجیب الدعوات

است خواسته&zwnj;ی قلبی آنان را برآورده کرده و آتش جهنم را نصیب آن&zwnj;ها می&zwnj;کند.

ندای اعرافیان با اهل محشر:
یکی از مواقف قیامت، جایگاهی به نام اعراف است. این جایگاه در بین اهل دوزخ و اهل بهشت فاصله انداخته و اجازه

نمی&zwnj;دهد آن&zwnj;ها یکدیگر را ببینند و تنها می&zwnj;توانند صدای همدیگر را بشنوند.
اعراف در لغت به معنای جایگاه رفیع و بلند است و همین معنا نشان دهنده&zwnj;ی این است که اهل اعراف در جایگاه

بلندی در محشر قرار داشته و صف آن&zwnj;ها از سایر اهل محشر جداست.
زمانی که اهل محشر؛ از بهشتیان و دوزخیان؛ به گفتگو با یکدیگر می&zwnj;پردازند و در مورد تحقق وعده&zwnj;های
را مخاطب قرار داده و به عنوان این دو گروه  اعرافیان  اعراف،  بالای  از  الهی در مورد خود سخن می&zwnj;گویند 

فصل&zwnj;الخطاب، تکلیف آنان را مشخص می&zwnj;کنند.
قرآن در این زمینه می&zwnj;فرماید: &laquo;وَ نَادَی أَصحَابُ الْأَعْرَافِ رِجَالًا یَعْرِفُونهُم بِسِیمَئهُمْ قَالُواْ مَا أَغْنیَ عَنکُمْ
جَمْعُکمُ&zwnj;ْ وَ مَا کُنتُمْ تَسْتَکْبرُونَ أَ هَؤُلَاءِ الَّذِینَ أَقْسَمْتُمْ لَا یَنَالُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَةٍ ادْخُلُواْ الجَنَّةَ لَا خَوْفٌ عَلَیْکمُ&zwnj;ْ وَ لَا

;raquo&.َأَنتُمْ تحْزَنُون
&laquo;و اهل اعراف مردانی را که آنان را از سیمایشان می&zwnj;شناسند ندا دهند و گویند: دیدید که جمع مال و جاه
آنهائی از مومنان که سوگند یاد آیا  و آنچه برای آن فخر و تکبر می&zwnj;کردید به حال شما اصلا سودمند نبود؟ 
می&zwnj;کردید که خداوند آنان را مشمول عنایت و رحمت خود نمی&zwnj;گرداند اکنون مقامشان را می&zwnj;بینید؟
و (اعرافیان) به مومنان خطاب می&zwnj;کنند که بی&zwnj;هیچ خوف و اندیشه و بی&zwnj;هیچ&zwnj;گونه حزن و

(raquo; (11&.اندوه در بهشت داخل شوید
از این دو آیه نکات زیبائی به دست می&zwnj;آید؛

اولا اینکه جایگاه اهل اعراف از سایر اهل محشر مجزا بوده و آنان در مکانی رفیع&zwnj;تر از سایرین قرار دارند به صورتی
که هم می&zwnj;توانند اهل بهشت را مشاهده کنند و هم اهل دوزخ را؛

ثانیا آنان به مقامی رسیده&zwnj;اند که اهل محشر را به چهره&zwnj;های آنان می&zwnj;شناسند، گویا در دنیا نیز با
آنان زندگی کرده و آن&zwnj;ها را دیده و شناخته&zwnj;اند.(12)

ثالثا اهل اعراف می&zwnj;توانند بهشتیان را مورد تشویق و تمجید قرار داده و دوزخیان را مورد ملامت و سرزنش قرار
دهند.

رابعا اهل اعراف به مرتبه&zwnj;ای رسیده&zwnj;اند که از طرف خداوند اجازه&zwnj;ی حکمرانی در صحنه&zwnj;ی
ا ر بهشت  به  ورود  دستور  بهشتیان  به  اعراف  اهل  اساس  همین  بر  و  ند  افته&zwnj;ا ی ا  ر قیامت 
می&zwnj;دهند.&laquo;ادْخُلُواْ الجَنَّةَ&raquo; و این خود دلیلی روشن است بر اینکه خداوند حتی در صحنه&zwnj;ی

قیامت، رحمت خود را از طریق واسطه&zwnj;های خود بر خلق خود نازل می&zwnj;نماید.
اما أهل اعراف چه کسانی هستند؟

انبیاء و اوصیا آن بزرگواران هستند. سلمان فارسی نقل از روایات فهمیده می&zwnj;شود اهل اعراف  بنا بر آنچه 
می&zwnj;کند که رسول گرامی اسلام صلی&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله بیش از ده مرتبه به امیرالمومنین
علیه&zwnj;السلام فرمودند: &laquo;ای علی؛ همانا تو و اوصیای پس از تو اعراف میان بهشت و دوزخ هستید. هیچ
او را بشناسید و هیچ کس داخل دوزخ نیز  اینکه شما را بشناسد و شما  کس وارد بهشت نمی&zwnj;شود مگر 

(raquo;(13&.شود مگر اینکه شما را انکار کند و شما او را انکار کنید;zwnj&نمی
در روایتی دیگر هم نقل شده است که فردی از امیرالمومنین علیه&zwnj;السلام در مورد اعراف سوال نمود. حضرت
فرمودند: &laquo;وای بر تو؛ ما در قیامت بین بهشت و دوزخ می&zwnj;ایستیم و کسانی که ما را یاری نموده&zwnj;اند
و ما آن&zwnj;ها را به چهره می&zwnj;شناسیم داخل بهشت می&zwnj;کنیم و کسانی که بغض ما را در دل داشته و

(raquo;(14&.کنیم;zwnj&شناسیم داخل در آتش می;zwnj&هایشان می;zwnj&ما آنان را به چهره
البته بر اساس برخی از روایات، در کنار انبیا و اولیا، عده&zwnj;ی دیگری نیز از گنهکاران امت&zwnj;ها در اعراف قرار
مورد این  در  علیه&zwnj;السلام  صادق  امام  نمونه  عنوان  به  شود.  مشخص  آنان  تکلیف  تا  گرفته&zwnj;اند 
می&zwnj;فرمایند: &laquo;اعراف جایگاه بلندی است بین بهشت ودوزخ که در آنجا انبیا و جانشینانان آنان به همراه
گنهکاران اهل زمانشان جمعند مثل اینکه هر فرماندهی سپاهی با ضعیفان لشکر خود جمع می&zwnj;گردد؛ وقتی
نیکوکاران به بهشت سبقت می&zwnj;گیرند جانشینان انبیا به گنهکاران امت می&zwnj;گویند نظر کنید و ببینید چگونه
برادران مومن شما بر شما سبقت گرفتند. پس گنهکاران امتها به اهل بهشت سلام می&zwnj;کنند.&raquo; آن

گنهکاران نیز به واسطه&zwnj;ی شفاعت انبیا و اوصیا به بهشت داخل می&zwnj;شوند.(15)

ندای کمک خواهی دوزخیان:

6 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



را مشاهده دنیا  در  پلید خود  اعمال  و مجرمان جزای  و گنهکاران  قیامت مشخص شده  در  افراد  زمانی که جایگاه 
می&zwnj;کنند، به هر وسیله&zwnj;ای متمسک می&zwnj;شوند تا شاید راه نجاتی برای خود یافته و یا حداقل
اساس بر  باید  کس  هر  و  ندارد  وجود  فریادرسی  هیچ  آنجا  در  که  افسوس  ولی  بکاهند.  خود  عذاب  از  مقداری 
توشه&zwnj;ی عملی که با خود به همراه آورده پاداش و کیفر داده شود چرا که قیامت روز حساب است نه روز عمل.
قرآن در این زمینه نیز لب به سخن گشوده و در مورد جهنمیان و احوال آنان در دوزخ مطالب پندآموزی ارائه نموده است. بر
آنان به فریاد  یاری می&zwnj;کنند ولی هیچ کس  و  پنج گروه مختلف طلب کمک  از  الهی اهل دوزخ  آیات  اساس 

نمی&zwnj;رسد.

1. ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان از بهشتیان:
اولین گروهی که اهل جهنم دست نیاز به سوی آنان دراز می&zwnj;کنند، اهل بهشت هستند. آنها به مومنین و
بهشتیان اینگونه می&zwnj;گویند: &laquo;وَ نَادَی أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الجَنَّةِ أَنْ أَفِیضُواْ عَلَیْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَکُمُ اللَّهُ

;raquo&...قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلیَ الْکَافِرِین
&laquo;و دوزخیان، بهشتیان را صدا می&zwnj;زنند که: &laquo;(محبّت کنید) و مقداری آب، یا از آنچه خدا به شما
روزی داده، به ما ببخشید!&raquo; آن&zwnj;ها (در پاسخ) می&zwnj;گویند: &laquo;خداوند این&zwnj;ها را بر کافران

(raquo; (16&!...حرام کرده است
نکته&zwnj;ی زیبا و تامل برانگیزی که در ادامه&zwnj;ی این آیه بیان می&zwnj;دارد این است که اگر نِعَم بهشتی بر
اهل دوزخ حرام شده است تنها به این دلیل است که دنیا آنان را فریب داده و دین و آئین و مقدسات را به بازیچه و
سرگرمی می&zwnj;گرفتند. چه بسیار زشت و ناپسند است که فردی دین و مقدسات را بازیچه تصور کرده و برای
سرگرمی خود و دیگران، با دین نیز شوخی و مزاح کرده و خداوند را از مقام کبریائی خود پائین&zwnj;تر جلوه داده و

حضرت حق را وسیله&zwnj;ای برای خنده&zwnj;ی خود و دیگران قرار دهد(معاذالله)
دوزخیان با وجود اینکه با صراحت پاسخ منفی اهل بهشت را می&zwnj;شنوند ولی باز ناامیدانه به آن&zwnj;ها التماس
کرده و می&zwnj;گویند: &laquo;یَوْمَ یَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَ الْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِینَ ءَامَنُواْ انظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُّورِکُمْ قِیلَ ارْجِعُواْ

;raquo&.وَرَاءَکُمْ فَالْتَمِسُواْ نُورًا فَضُرِبَ بَیْنهُم به سورٍ لَّهُ بَابُ بَاطِنُهُ فِیهِ الرَّحْمَةُ وَ ظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَاب
&laquo;.....نظری به ما بیفکنید تا از نور شما پرتوی برگیریم! به آن&zwnj;ها گفته می&zwnj;شود: &laquo;به پشت
سر خود بازگردید و کسب نور کنید!&raquo; در این هنگام دیواری میان آن&zwnj;ها زده می&zwnj;شود که دری دارد،

(raquo;(17&.درونش رحمت است و برونش عذاب
مومنین در صحرای محشر دارای صورت&zwnj;های نورانی و بشّاشی هستند؛ نوری از جنس نور ولایت و نور عبادت؛
ولی اهل عناد و لجاج چنین نوری با خود به همراه نیاورده&zwnj;اند لذا ملتمسانه از مومنین تقاضا می&zwnj;کنند که
قدری صورت خود را برگردانید تا ما نیز بتوانیم تا اندازه&zwnj;ای از نور چهره&zwnj;ی شما استفاده کرده و مقداری از
مسیر قیامت را طی کنیم ولی پاسخی که به آنان داده می&zwnj;شود این است که به دنیا بازگشته و از آنجا طلب
نورانیت کنید. در این هنگام دیواری بین آنان حائل می&zwnj;شود، دیواری که در یک سو نور و سرور و نعمت و رحمت
است و در سوی دیگر ظلمت و تاریکی و عذاب و نقمت، و در عین حال در میان این دیوار، دری قرار داده شده است که
دوزخیان گوشه&zwnj;ای از بهشت را دیده و بر آتش حسرتشان افزوده شود و یا گنهکارانی که امکان نجات آنان فراهم

است بتوانند به بهشت داخل شوند.
در این میان دوزخیان سوال دیگری از بهشتیان می&zwnj;پرسند و می&zwnj;گویند: &laquo;یُنَادُونهُمْ أَ لَمْ نَکُن مَّعَکُمْ
قَالُواْ بَلیَ وَ لَاکِنَّکمُ&zwnj;ْ فَتَنتُمْ أَنفُسَکُمْ وَ تَرَبَّصْتُمْ وَ ارْتَبْتُمْ وَ غَرَّتْکُمُ الْأَمَانیِ&zwnj;ُّ حَتیَ جَاءَ أَمْرُ اللَّهِ وَ غَرَّکُم بِاللَّهِ

(raquo;(18&.الْغَرُور
&laquo;...مگر ما با شما نبودیم؟! می&zwnj;گویند: &laquo;آری، ولی شما خود را به هلاکت افکندید و انتظار (مرگ
پیامبر را) کشیدید، و (در همه چیز) شکّ و تردید داشتید، و آرزوهای دور و دراز شما را فریب داد تا فرمان خدا فرا رسید، و

;raquo&!شیطان فریبکار شما را در برابر (فرمان) خداوند فریب داد

2. ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان از سران کفر:
در قیامت هر قوم و امتی و هر گروه و دسته&zwnj;ای به همراه امام و پیشوای خود وارد صحرای محشر شده و به
حساب آنان رسیدگی می&zwnj;شود. مومنین به همراه امامان و رهبران خود راهی بهشت شده و از نعم آن برخوردارند
و کافرین و تبهکاران نیز به همراه ائمه&zwnj;ی جور و امامان کفر وارد دوزخ می&zwnj;شوند. در این هنگام اهل آتش به
را ما  عذاب  از  رسیدیم، کمی  جایگاه  این  به  که  کردیم  تبعیت  از شما  بزرگان خود می&zwnj;گویند: &laquo;ما 
بکاهید.&raquo; و آن&zwnj;ها در پاسخ تنها می&zwnj;توانند بگویند &laquo;ما اگر می&zwnj;توانستیم راه نجات را

;raquo&.دادیم;zwnj&بیابیم شما را هم نجات می
أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذابِ اللَّهِ مِنْ تَبَعاً فَهَلْ  َا لَکُمْ  َا کُنّ إِنّ لِلَّذینَ اسْتَکْبَرُوا  لِلَّهِ جَمیعاً فَقالَ الضُّعَفاءُ  بَرَزُوا  &laquo;وَ 

;raquo&.ءٍ قالُوا لَوْ هَدانَا اللَّهُ لَهَدَیْناکُمْ سَواءٌ عَلَیْنا أَ جَزِعْنا أَمْ صَبَرْنا ما لَنا مِنْ مَحیص;zwnj&ْشَی

6 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



ضعفا هنگام،  این  در  می&zwnj;شوند  ظاهر  خدا  برابر  در  آن&zwnj;ها  همه&zwnj;ی  قیامت)،  (در  &laquo;و 
[دنباله&zwnj;روان نادان] به مستکبران (و رهبران گمراه) می&zwnj;گویند: &laquo;ما پیروان شما بودیم! آیا (اکنون که
به خاطر پیروی از شما گرفتار مجازات الهی شده&zwnj;ایم،) شما حاضرید سهمی از عذاب الهی را بپذیرید و از ما
هدایت را  نیز شما  ما  بود،  کرده  هدایت  را  ما  خدا  آن&zwnj;ها می&zwnj;گویند: &laquo;اگر   ;raquo&بردارید؟
می&zwnj;کردیم! (ولی کار از این&zwnj;ها گذشته است،) چه بی&zwnj;تابی کنیم و چه شکیبایی، تفاوتی برای ما

(raquo; (19&!ندارد راه گریزی برای ما نیست
در دنیا بسیار می&zwnj;بینیم که برخی از افراد به دیگران می&zwnj;گویند: &laquo;فلان کار را انجام بده گناهش به
گردن من!&raquo; این تنها کلام دنیائی آن&zwnj;هاست ولی در قیامت نمی&zwnj;توانند حتی ذره&zwnj;ای از

مجازات سایر گنهکاران را بکاهند.

3. ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان از شیطان:
همانگونه که گفتیم اهل دوزخ برای نجات خود به هر وسیله&zwnj;ای چنگ می&zwnj;زنند و به دنبال این هستند که
به عرصه  گاهی  دوزخ  در  بکاهند.  خود  عذاب  از  مقداری  وسیله  این  به  و  دانسته  خود  اعمال  را مسوول  دیگری 
اندازه&zwnj;ای بر آنان تنگ می&zwnj;شود که حتی به شیطان متوسل شده و می&zwnj;خواهند با معرفی شیطان
به عنوان عامل اصلی گناه خود، قدری از بار سنگین خود کاسته و آن را بر دوش شیطان نهند و البته شیطان نیز پاسخ
کاملی به آنان می&zwnj;دهد: &laquo;وَ قالَ الشَّیْطانُ لَمَّا قُضِیَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَکُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَ وَعَدْتُکُمْ فَأَخْلَفْتُکُمْ وَ
ما کانَ لِیَ عَلَیْکُمْ مِنْ سُلْطانٍ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُکُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لی فَلا تَلُومُونی وَ لُومُوا أَنْفُسَکُمْ ما أَنَا بِمُصْرِخِکُمْ وَ ما أَنْتُمْ

;raquo&.ٌبِمُصْرِخِیَّ إِنِّی کَفَرْتُ به ما أَشْرَکْتُمُونِ مِنْ قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمینَ لَهُمْ عَذابٌ أَلیم
&laquo;و شیطان، هنگامی که کار تمام می&zwnj;شود، می&zwnj;گوید: &laquo;خداوند به شما وعده حق داد و من
به شما وعده (باطل) دادم، و تخلّف کردم! من بر شما تسلّطی نداشتم، جز اینکه دعوتتان کردم و شما دعوت مرا
پذیرفتید! بنا بر این، مرا سرزنش نکنید خود را سرزنش کنید! نه من فریادرس شما هستم، و نه شما فریادرس من! من
و بیزار  دادید)  قرار  خدا  اطاعت  همردیف  مرا  اطاعت  (و  داشتید،  قبل  از  که  خود،  درباره  به شرک شما  نسبت 

(raquo;(20&!مسلّماً ستمکاران عذاب دردناکی دارند ;raquo&!کافرم
خداوند در چندین آیه تصریح دارد که شیطان هیچ سلطه&zwnj;ای بر انسان&zwnj;ها ندارد تنها کاری که شیطان
می&zwnj;تواند انجام دهد وسوسه نمودن است. او تنها به بدی و پلیدی دعوت می&zwnj;کند و این در حالی است که
را راه  دو  از  یکی  اختیار خود  با  که  انسان است  این  پاکی دعوت می&zwnj;کنند.  و  به خیر  نیز  او  انبیا  و  خداوند 
برمی&zwnj;گزیند و چون بر اساس اختیار خود عملی را انجام داده خود او هم می&zwnj;باید پاسخگوی آن عمل باشد
و خلاصه، شیطان که در این دنیا با وعده&zwnj;های زیبا و پر زرق و برق، افراد مختلف را به خود جلب می&zwnj;نمود در

آن دنیا تمام آن وعده&zwnj;ها را فراموش کرده و نمی&zwnj;تواند هیچ کاری برای پیروان خود انجام دهد.

4. ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان از ملائکه&zwnj;ی الهی:
دوزخیان با وجود اینکه می&zwnj;دانند باید در برابر اعمال خود الی&zwnj;الابد در آتش دوزخ بسوزند ولی باز به دنبال راه
چاره&zwnj;ای هستند تا شاید حداقل کمی از عذاب خود را برای مدتی بکاهند و لذا به کلیدداران دوزخ و ماموران عذاب
الهی رو کرده و از آن&zwnj;ها تقاضای تخفیف مجازات می&zwnj;کنند. &laquo;وَ قَالَ الَّذِینَ فیِ النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُواْ
رَبَّکُمْ یخَفِّفْ عَنَّا یَوْمًا مِّنَ الْعَذَابِ قَالُواْ أَ وَ لَمْ تَکُ تَأْتِیکُمْ رُسُلُکُم بِالْبَیِّنَتِ قَالُواْ بَلیَ قَالُواْ فَادْعُواْ وَ مَا دُعَؤُاْ الْکَفِرِینَ إِلَّا فیِ

;raquo&.ضَلَال
&laquo;و آن&zwnj;ها که در آتشند به مأموران دوزخ می&zwnj;گویند: &laquo;از پروردگارتان بخواهید یک روز از عذاب ما
;raquo&!آیا پیامبران شما دلایل روشن برایتان نیاوردند؟;laquo& :گویند;zwnj&ها می;zwnj&آن ;raquo&!را بکاهد
می&zwnj;گویند: &laquo;آری!&raquo; آن&zwnj;ها می&zwnj;گویند: &laquo;پس هر چه می&zwnj;خواهید (خدا را)

(raquo;(21&!جز در ضلالت نیست (رسد و;zwnj&به جایی نمی) بخوانید ولی دعای کافران
نکته&zwnj;ی جالبی که در این آیه وجود دارد این است که اهل آتش تقاضای برطرف شدن کامل عذاب و ورود به بهشت
را ندارند بلکه از ملائکه&zwnj;ی عذاب تنها می&zwnj;خواهند کمی از عذاب آن&zwnj;ها و آن هم تنها برای یک روز
کاسته شود ولی حتی این تقاضای ساده&zwnj;ی آن&zwnj;ها نیز برآورده نمی&zwnj;شود چرا که نه تنها عدل خداوند
اقتضا می&zwnj;کند که آن&zwnj;ها در آتش بمانند بلکه خود آنان نیز ظرفیت لازم برای دریافت رحمت الهی را نیافته اند

و بر همین اساس نمی&zwnj;توانند از جایگاه خود پائین&zwnj;تر و یا بالاتر بروند.

5. ندای کمک&zwnj;خواهی دوزخیان از خداوند:
او تقاضا می&zwnj;کنند که از  و  آورده  رو  ناامید می&zwnj;شوند، به سمت خداوند  از همه  زمانی که اهل آتش 
آن&zwnj;ها را از آتش خارج کند و می&zwnj;گویند که اگر بار دیگر تکرار کردیم قطعا مستحق عذاب هستیم؛ در حالی

که از این نکته غافلند که قیامت بازگشتی ندارد و تا زمانی که خدا، خدائی می&zwnj;کند باید در آنجا بمانند.

6 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



اما شیوه&zwnj;ی برخورد خداوند با آنان نیز بسیار در خور توجه است. قرآن گفتگوی جهنمیان و خداوند را اینگونه بازگو
;raquo&.ِرَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ قَالَ اخْسُواْ فِیهَا وَ لَا تُکلِّمُون;laquo& :کند;zwnj&می

;raquo&!(و مستحق عذاب) پروردگارا! ما را از این (دوزخ) بیرون آر، اگر بار دیگر تکرار کردیم قطعاً ستمگریم;laquo&
(raquo;(22&!دور شوید در دوزخ، و با من سخن مگویید;laquo& :گوید;zwnj&(خداوند) می

آن&zwnj;ها به  کردن  اجازه&zwnj;ی صحبت  و حتی  از خود می&zwnj;راند  را  آنان  خواری  و  ذلت  با  نیز  خداوند 
نمی&zwnj;دهد.

اما خداوندی که غفور و رحیم است چرا حاضر نیست حتی صدای این افراد را بشنود؟ خداوند خود دلیل این مطلب را بیان
می&zwnj;کند و می&zwnj;فرماید: &laquo;شما بندگان مومن مرا تنها به دلیل ایمان به من مورد تمسخر و ریشخند

(raquo;(23&...دادید;zwnj&قرار می
آری؛ مومن نزد خداوند بسیار عزیز است تا جائی که امام صادق علیه&zwnj;السلام حرمت مومن را در کنار حرمت
پیامبر، اهل بیت ایشان، کتاب خدا و حرمت خانه&zwnj;ی کعبه قرار داده است و اگر کسی بخواهد حرمت چنین مومنی

را پاس ندارد خداوند نیز حرمتش را پاس نمی&zwnj;دارد.(24)

نتیجه&zwnj;گیری:
دنیا دار عمل و قیامت سرای مکافات است. زمانی که انسان از این دنیا رخت بر می&zwnj;بندد و قیامت کبرای حضرت
حق برپا می&zwnj;شود، پرونده&zwnj;ی اعمال انسان به طور کامل بسته شده و هیچ فردی نمی&zwnj;تواند حتی
کلمه&zwnj;ای در آن اضافه کند و دوزخیان نیز با وجود اینکه از این مطلب باخبرند ولی از سر ناچاری به هر ریسمانی
چنگ می&zwnj;زنند تا خود را نجات دهند ولی همه او را از خود می&zwnj;رانند و انسان با اعمال خود و نتایج آن تنها
باقی می&zwnj;ماند. لذا قبل از اینکه قیامتی برپا شود و در آنجا ملتمسانه از خداوند بخواهیم ما را به دنیا برگرداند، چه
خوب است که تا زمانی که فرصت باقی است آن را غنیمت شمرده و عملی را از پیش بفرستیم که توشه&zwnj;ی

آخرت ما باشد و با شفاعت اعرافیان و بلندمرتبگان محشر، اهل نجات و رستگاری در بهشت باشیم. ان شاء الله.

پی&zwnj;نوشت&zwnj;ها:

1. بقره/156.
2.مدثر/42

3. مدثر/43.
4. وسائل&zwnj;الشیعة ج4، ص34.

5. مدثر/44
6. بحار الأنوار، ج58، ص150.

7. کافی، ج3، ص503 (مضمون روایت)
8. مدثر/45

9. فرقان/28 و 29
10. زخرف/67.

11. اعراف/48و49
12. البته برخی از مفسرین معتقدند که اهل اعراف، اهل محشر را از ظلمت و یا نورانیت چهره&zwnj;ی آن&zwnj;ها
جایگاه و مشخص شدن  یکدیگر  از  دوزخ  و  بهشت  اهل  جدا شدن  به  توجه  با  که  حالی  در  می&zwnj;شناسند 
آن&zwnj;ها در بهشت یا دوزخ این معنا چندان جالب به نظر نمی&zwnj;رسد به خصوص که در آیات، دلالت خوبی وجود

دارد که اهل اعراف، همه&zwnj;ی اهل محشر را با چهره&zwnj;های آن&zwnj;ها می&zwnj;شناسند.
13. بحارالأنوار ج8، ص337.

14. مجمع البیان، ج4، ص653.
15. نگاه کنید به مجمع البیان، ج4، ص653.

16. اعراف/50
17. حدید/13
18. حدید/14

19. ابراهیم/21
20. ابراهیم/22

21. غافر/49و50
22. مومنون/107 و 108

23. مضمون آیات 109و110 سوره مومنون

6 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



24. کافی، ج8، ص107
فهرست منابع:

* قرآن
1. بحار الأنوار110 جلد ؛ علامه مجلسی محمد باقر، مؤسسة الوفاء بیروت - لبنان، 1404ق.
2. تفسیر نمونه؛ مکارم شیرازی ناصر، ناشر: دار الکتب الإسلامیة، چاپ اول، تهران 1374ش

3. تفسیر نور؛ قرائتی محسن، ناشر: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن، چاپ یازدهم، تهران1383 ش.
4. کافی، 8 جلد، ثقة الاسلام کلینی محمد بن یعقوب، دار الکتب الإسلامیة تهران، 1365ش

5. مجمع البیان فی تفسیر القرآن؛ طبرسی فضل بن حسن، انتشارات ناصر خسرو، تهران چاپ سوم،1372ش.
6. وسائل الشیعة، 29 جلد، شیخ حر عاملی، مؤسسه آل البیت علیهم&zwnj;السلام قم، 1409 هجری قمری

7. نرم افزار جامع التفاسیر
8. نرم افزار جامع الاحادیث

9. نرم افزار گنجینه روایات نور
نویسنده: رضا بصیرت

6 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


