
چهار شنبه 11 بهمن 1396 - 10:45

ظرفیت های نظریه اعتباریات علامه طباطبایی

علامه طباطبائی اساساً یکی از غایات و اغراض فن فلسفه را شناخت و تفکیک واقعیات حقیقی از واقعیات پنداری و

اعتباری میداند.

علامه طباطبائی اساساً یکی از غایات و اغراض فن فلسفه را شناخت و تفکیک واقعیات حقیقی از واقعیات پنداری و
اعتباری می&zwnj;داند.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن پیش رو یادداشت امین اسدپور، مدرس سطوح عالی حوزه علمیه قم در شماره ۲۱
فصلنامه صدرا درباره ظرفیت های نظریه اعتباریات علامه طباطبایی است.

دسته&lrm;بندی عملی  حکمت  و  نظری  حکمت  کلی  گروه  دو  در  را  برهانی  دانش&zwnj;های  مجموع  حکما 
کرده&zwnj;اند و فارقِ آن دو را در نوع موضوعات، یا در غایات و یا در سنخ مسائل آن دانسته&lrm; و غالباً هر کدام را به
سه دانش مدون تقسیم نموده&zwnj;اند. برخی ادعای حصر عقلی این تقسیم را نیز مطرح ساخته&zwnj;اند. توجه به
عرصه&zwnj;های مختلف حکمت عملی در آثار قدما بیش از همه در آثار فارابی و بوعلی به چشم می&zwnj;خورد و
ایشان علاوه بر ترجمه آثار افلاطون و ارسطو در این&zwnj; باب، ابتکارات چشمگیر و اثرگذاری داشته&zwnj;اند؛ اما پس
از بوعلی، توجه به این حوزه کمتر شد و در مواردی نیز که حکیمی (مانند خواجه طوسی) به این عرصه&zwnj;ها
می&zwnj;پرداخت، تحول و ابتکار چشمگیری در آن پدید نمی&zwnj;آورد و در بهترین حالت، آثارش تقریری از فارابی و

بوعلی به شمار می&zwnj;رفت.

اینکه حکمای تاریخی به حکمت عملی، می&zwnj;توان عواملی را برشمرد؛ نظیر  در تحلیل این کم&lrm;توجهی 
مسلمان در مباحث مربوط به حوزه عمل و رفتار آدمی، فقه و دستورهای تعبدی شرعی را بسنده می&zwnj;شمردند و
یا اقتدار دانش فقه و فقها در فرهنگ عمومی (به&lrm;ویژه در محیط حاکمیت گرایش&zwnj;های فقهی اهل سنت)
و نبودن ساختار حاکمیتی لازم  به دلیل در دسترس  یا  و  تفکرات می&zwnj;شد؛  ارائه  یا  و  پرداخت فکری  از  مانع 
استبدادی بودن حکام، حکما با مسائل رفتاری به&lrm;ویژه در افق اجتماعی آن، روبه&lrm;رو نبودند و در صورت مواجهه،
شرایط اجتماعی مانع از بروز اندیشه&zwnj;ها و تأملات می&zwnj;شده است. عبارات اندک برخی حکما (مانند صدرا)

در این زمینه، خود مؤید این برداشت است.

مواجهه جدی متفکران مسلمان با جوامع مدرن غربی و درک انحطاط تمدن اسلامی، و متأثر شدن جوامع اسلامی از
علوم انسانی و اجتماعی غرب مدرن در سده اخیر و چاره&lrm;جویی برای رهایی از این وضعیت، توجه ویژه&zwnj;ای را
به حکمت عملی معطوف داشته است، و این مسئله، کشف ظرفیت&lrm;های مغفول آن و بسط اندیشه&lrm;ورزی در

این زمینه را ضروری می&zwnj;نماید.

در این میان، مرحوم علامه طباطبائی به&lrm;عنوان حکیمی که نظام فلسفی نوینی را ارائه داده&zwnj; و نیز با تربیت
گسترده شاگردان، به بسط جریان حکمی و معرفتی پرداخته&zwnj; و از طلایه&lrm;داران مواجهۀ معرفتی و حکمی با
غرب مدرن بوده&zwnj; است، اندیشه&lrm;اش ظرفیت&zwnj;های بسیاری در احیای حکمت عملی دارد؛ تا حدی که
در غالب اوقات، بازخوانی حکمت عملی قدما نیز با پیش&lrm;فرض&zwnj;هایی از مبانی علامه صورت می&zwnj;گیرد
و زمینه معرفتیِ درک سنت حکمی، بدون توجه به مبانی ایشان فراهم نمی&zwnj;شود. ازاین&lrm;رو به&lrm;طور

مختصر به برخی ظرفیت&zwnj;های مبانی فلسفی علامه در احیای حکمت عملی اشاره می&zwnj;کنیم.

مرحوم علامه طباطبائی در متون فلسفی خود (حاشیه اسفار، اصول فلسفه و روش رئالیسم، بدایۀ&zwnj; الحکمه و
نهایۀ الحکمه) هیچ اشاره&zwnj;ای به دسته&lrm;بندی حکمت به نظری و عملی ندارد و به اقسام علوم برهانی و
حصر آنها نپرداخته است. تنها در تفسیر المیزان، آنجا که به تاریخ تفکر اسلامی می&zwnj;پردازد، اشاره&zwnj;ای گذرا
به دسته&lrm;بندی علوم توسط حکمای مسلمان کرده&zwnj; که البته شاهدی برای تأیید این دسته&lrm;بندی در

متن علامه وجود ندارد.

با توجه به تعدادی از مبانی فلسفی مرحوم علامه، می&zwnj;توان چنین تحلیل کرد که علت عدم پرداخت علامه به این
تقسیم، اشکالاتی است که به این دسته&lrm;بندی وارد می&zwnj;دانسته&zwnj; و اساساً این دسته&lrm;بندی را

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182258/


مواجه چالش  با  را  رایج  دسته&lrm;بندی  که  علامه  مرحوم  فلسفی  مبانی  است.ازجمله   ;zwnj&نداشته قبول 
می&zwnj;کند، تبیین ایشان از جایگاه دانش فلسفه است. علامه موضوع فلسفه را مطلق واقعیت می&zwnj;داند که
از حیث دیگر  و مسائل علوم  و محمولات  تمام موضوعات  ازهمین&lrm;رو  و  واقعیات می&zwnj;شود  شامل همه 

واقعیت&lrm;دار بودن (که البته تمام جهات آنها تعینی از واقعیت خواهد بود) ذیل فلسفه قرار می&zwnj;گیرد.

تعبیری که ایشان در اصول فلسفه و روش رئالیسم در تبیین نسبت فلسفه و علوم به کار برده&zwnj;، این&lrm;چنین
مختلف خصوص  و  عموم  و  تقیید  و  اطلاق  راه  از  علوم  سایر  نظرهای  با  فلسفه  &laquo;نظر  است: 
می&zwnj;باشد&raquo;؛ و در نهایۀ الحکمه چنین نگاشته&zwnj; است: &laquo;أن الفلسفۀ أعم العلوم جمیعاً لأن
موضوعها أعم الموضوعات وهو الموجود الشامل لکل شیء&raquo;.این در حالی است که در دسته&lrm;بندی رایج،
فلسفه در عرض علوم پنج&lrm;گانۀ دیگر قرار دارد و این در عرض بودن، با اطلاق و عموم فلسفه نسبت به علوم دیگر

سازگار نیست.

مشکل دیگر دسته&lrm;بندیِ رایج، حصر هر کدام از حکمت&lrm;های نظری و عملی در سه دانش است که با توجه به
مبنای پیش&lrm;گفتۀ علامه درباره جایگاه فلسفه و اطلاق موضوع آن و فراگیر بودن آن نسبت به تمام تعینات واقعیت،
دیگر ادعای حصر این واقعیات به&lrm;سادگی ممکن نیست؛ چراکه طبق بیان علامه در نهایه، فلسفه حتی شامل امور
جزئی نیز می&zwnj;گردد؛ ولی به دلیل اینکه بحث درباره جزئیات خارج از وسع ماست، در فن فلسفه مسائل جزئی
وارد نشده است و این امر، ادعای حصر علوم در این شش علم را زیر سؤال می&zwnj;برد (البته از برخی عبارات فارابی

و ابن&lrm;سینا نیز استفاده می&zwnj;شود که آنها هم حصر در علوم شش&lrm;گانه را شکسته&zwnj;اند).

اما اساسی&zwnj;ترین مبنای علامه که تقسیم حکمت به نظری و عملی را با چالش مواجه می&zwnj;کند، نظریه
اعتباریات ایشان است. علامه ادراکات انسان را به ادراکات حقیقی و اعتباری تقسیم می&lrm;کند و ادراکات حقیقی را
کاشف از روابط واقعی و نفس&lrm;الامری متن ثبوت و عینیت می&zwnj;داند و در مقابل ادراکات اعتباری را کاشف از
روابط پنداری می&zwnj;داند که انسان یا هر موجود مختار دیگری در مقام عمل و رفتار خارجی به منظور رسیدن به
اهداف و اغراض خود، آنها را اعتبار کرده است. این ابتکار علامه، تنها جنبه معرفت&lrm;شناختی ندارد، بلکه با توجه به
مبانی پیش&lrm;گفته، این نظریه جنبه هستی&lrm;شناختی نیز دارد؛ منتها هستیِ اعتباریات، پنداری و در ظرف اعتبارِ
معتبر است. علامه اساساً یکی از غایات و اغراض فن فلسفه را شناخت و تفکیک واقعیات حقیقی از واقعیات پنداری و

اعتباری می&zwnj;داند.

یکی دیگر از ثمرات بسیار مهم نظریه اعتباریات، منطق و ضابطه تفکر در اعتباریات است. اعتباریات به دلیل اینکه از
واقعیت&lrm;های عینی حکایت نمی&zwnj;کنند، ساختار تفکر در امور حقیقی را نمی&zwnj;توان در آنها جاری کرد.
ازاین&lrm;&lrm;رو نه در ادراکات تصوریِ اعتباری، امکان اقامه حد حقیقی وجود دارد و نه در ادراکات تصدیقیِ اعتباری،
امکان اقامه برهان وجود دارد. مرحوم علامه این خلط روشی را مهم&zwnj;ترین مغالطه&zwnj;ای می&zwnj;داند که در
تاریخ علوم بشری اتفاق افتاده است و چه بسیار گزاره&zwnj;های حقیقی که به&zwnj;صورت برهانی از اعتباریات
نتیجه گرفته شده&zwnj;اند و یا اعتباریاتی که از حقایق به دست آمده&lrm;اند؛ درحالی&lrm;که در اعتباریات تنها
استدلال&zwnj;های جدلی، شعری و یا خطابی کارایی دارد و در حوزه مفاهیم و تصورات هم می&zwnj;توان با مواجهه

پسینی با اعتباریات، آنها را تعریف و تصور کرد.

با توجه به این مبنا اساس تقسیم حکمت به نظری و عملی تفاوت می&zwnj;یابد. قدما حکمت عملی را برهانی و
بالطبع حقیقی می&zwnj;دانستند؛ ولی مرحوم علامه، حکمت عملی و تمام زیرشاخه&zwnj;های غیرمحصور آن را

اعتباری و برهان&lrm;ناپذیر می&zwnj;داند.

مرتبط انسان  مُلکی  به جهتِ  تنها  را  اعتبار  مرحوم علامه،  که  است  این  اعتباریات  نظریه  درباره  دیگر  مهم  نکته 
می&zwnj;داند و اساساً فصل ممیز دنیا از عوالم دیگر را مسئله اعتبار می&zwnj;شمارد. ایشان در رساله انسان فی
الدنیا پس از تبیین اعتباریات چنین می&lrm;نگارد: &laquo;هذا حال الانسان فی نشئۀ المادۀ والطبیعۀ من التعلق التام
بمعانٍ وهمیۀٍ سرابیۀٍ&raquo;. ازاین&lrm;رو حکمت عملی با تمام گزاره&zwnj;های ذیل آن، اعتباراتی هستند مخصوص

به نشئۀ ماده و حیات دنیوی انسان&lrm;ها.

دنیوی شدن حکمت عملی و نیز غیربرهانی و اعتباری بودن گزاره&zwnj;های آن در دیدگاه علامه از شأن و جایگاه و
اهمیت و ضرورت آن نمی&zwnj;کاهد؛ بلکه در تبیین مرحوم علامه از اعتباریات، توجه به حکمت عملی و بازسازی و

تولید علوم و فنونی پیرامون آن اهمیتی دوچندان می&zwnj;یابد.

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



توضیح اینکه تمام کمالات و حالاتی که باید به&zwnj;صورت اختیاری برای انسان کسب شوند، به&lrm;واسطه حکمت
عملی و ادراکات اعتباری صورت خواهند گرفت؛ چراکه هر فعل اختیاری&lrm;ای که از فرد یا جامعه&zwnj; انسانی صادر
می&lrm;شود، ناشی از ادراک اعتباری است. ازاین&lrm;روست که اعتباریات و حکمت عملی در دنیا، عالمِ مثال و عقل

انسان را در قوس صعود می&zwnj;سازد و همین امر اهتمام به حکمت عملی را ضرورت می&zwnj;بخشد.

علامه در اصول فلسفه و روش رئالیسم می&zwnj;نویسد:

علمی که مستقیماً و بلاواسطه وسیله استکمال فعلی انسان و سایر حیوانات است، علم اعتباری است نه علم
حقیقی&hellip; این علوم که رابطه میان انسان و حرکات فعلی اوست، علوم اعتباری می&zwnj;باشند، نه علوم

حقیقی؛ اگرچه علوم حقیقی نیز هرگز مستغنی عنه نخواهد بود؛ زیرا اعتبار بی&lrm;حقیقت محض نمی&zwnj;شود.

در حکمت عملی مبتنی بر نظریه اعتباریات علامه طباطبائی، بین اعتبارات و رفتارهای فردی محض در قالب اعتبارات
قبل&lrm;الاجتماع و اعتبارات فرد در درون جامعه و حتی اعتبارات ساختارهای کلان جامعه و تمدن تفکیک کامل صورت
گرفته است؛ هرچند به تأثیر و تأثر چندسویه آنها نیز توجه شده است و مرحوم علامه با ظرفیتِ همین نظریه در تفسیر
المیزان تفسیرهای فردی محض را به تفسیر اجتماعی حتی تمدنی از آیات قرآن ارتقا داده&zwnj; است. ایشان از تأثیر
ساختار بر فرد و اصالت فقهی و حقوقی جامعه و ساختارهای آن سخن به میان آورده&zwnj; است؛ درحالی&lrm;که

فرد نیز می&zwnj;تواند در ساختارهای کلان جامعه مؤثر باشد (اصالت فقهی و حقوقی فرد توأم با اصالت جامعه).

نکته روشی مهم دیگری که در نظریه اعتباریات مرحوم علامه باید کانون توجه قرار گیرد و در احیای حکمت عملی ظرفیت
بسیاری خواهد داشت، توجه علامه به روش&zwnj;های تحلیلی و مشاهده مستقیم واقعیت&zwnj;های اجتماعی
است. ایشان در تبیین نقاط آغازین اعتبار در حیات انسان می&zwnj;نویسد: در مورد اعتباریات نمی&rlm;توان دست
توقع به&lrm;سوی برهان دراز کرد؛ زیرا مورد جریان برهان، حقایق می&rlm;باشد و بس؛ و از راه دیگر در نوع انسان مثلاً
که روزگارهای دراز و سده &rlm;های متراکم از تاریخ پیدایش وی که به ما تاریک است گذشته، و به &lrm;واسطه تکاثر
تدریجی جهات احتیاج فردی و نوعی، که روز به &lrm;روز کشف شده، و هر روز اعتباریاتی و افکاری تازه&rlm;تر و
پیچیده&rlm;تر به گذشته افزوده، نمی &rlm;توان از میان انبوه توده &rlm;های متراکم اعتبار ریشه &rlm;های اصلی را

پیدا نمود.

ولی چیزی که هست این است که اجتماع امروزۀ ما با معلومات اعتباری و اجتماعی، تدریجاً و به مرور زمان روی هم
چیده&rlm; شده، و ازاین&lrm;روی ما می&rlm;توانیم با سیر قهقری به عقب برگشته، و به سرچشمه اصلی این

زاینده&lrm;رود، اگر هم نرسیدیم، دست&lrm;کم نزدیک شویم.

و همچنین با کنجکاوی در اجتماع و افکار اجتماعی ملل غیرمترقیه، که اجتماعات و افکاری نسبتاً ساده دارند، و یا
بررسی اجتماعات سایر جانوران زنده، معلوماتی به دست آوریم و همچنین در فعالیت&rlm;های فکری و عملی نوزادان

خودمان باریک شده، و ریشه&rlm; های ساده افکار اجتماعی یا فطری را تحصیل نماییم.

بنابراین در مبنای علامه طباطبائی، حکمت عملی و اعتباریات ذیل فلسفه اولی قرار می&zwnj;گیرد و ازاین&lrm;رو
امتداد حکمت و فلسفه در حکمت عملی و اعتباریات نیز تصویر می&zwnj;گردد و از سوی دیگر با تحول روشی حکمت
عملی و توجه به روش&zwnj;های تحلیلی و توجه به قیاسات جدلی، شعری، خطابی، ظرفیتی برای احیای حکمت

عملی گشوده می&lrm;شود که این، در مطالعه انتقادی علوم انسانی مدرن بسیار کارآمد و راهگشا خواهد بود.

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


