
جمعه 29 دی 1396 - 08:33

گفتاری از آیت الله میرباقری؛

احوال و اقوال و افعالِ معصوم(ع)، چگونه به وحدت میرسد؟

معصوم(ع) کسی است که به جز خدا با چیزی حرکت نمیکند. اعتصام به خدا کرده و از غیر رو برگردانده است و خدا را

برگزیده است این فرد به فراغت و عزت میرسد و این همان عصمت است.

معصوم(ع) کسی است که به جز خدا با چیزی حرکت نمی&zwnj;کند. اعتصام به خدا کرده و از غیر رو برگردانده است و
خدا را برگزیده است این فرد به فراغت و عزت می&zwnj;رسد و این همان عصمت است.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر گفتاری از آیت الله میرباقری است که در ادامه می خوانید؛

با چیزی حرکت نمی&zwnj;کند. و شیطان سرمایه&zwnj;گذاری به جز خدا  &laquo;معصوم(ع) کسی است که 
اصلی&zwnj;اش را هم به روی امام(ع) می&zwnj;کند که اگر کوچک&zwnj;ترین ترک اولی از او صادر شود همه از

دست خواهند رفت.

جریان ائمه(ع) و مصیبت&zwnj;های آنها این&zwnj;گونه است، ولی در آنها فقط اراده الهی اثر می&zwnj;کند و یک
معنای جمله &laquo;محال مشیه الله&raquo; همین است که فقط مشیت خدا در آنها اثر می&zwnj;کند. پس این
اعتصام باعث می&zwnj;شود هر نفوذی، ولو به اندازه غفلت و نسیان، در معصوم(ع) راه نداشته باشد و لذا معصوم(ع)،
سهو هم ندارد و وقتی همه کارها در مسیر رضای خدا باشد، سهو چه جایی دارد؟ سهو یعنی انسان کاری کند که از
مسیر بیرون برود و البته متوجه نباشد. این معنا برای معصوم(ع) معنا ندارد. او کسی است که اعتصام دارد. کسی است
که خدا از طرق او فعل انجام می&zwnj;دهد. کسی است که یدالله است (البته این، حلول نیست) و تعابیر از این دست
در زیارات و صلوات&zwnj;ها مفصل است مانند &laquo;أحیِ به قلوبَ المیته&raquo; و... که اینها به این معناست که
خدا محیی است و دارد کار را جلو می&zwnj;برد ولی به وسیله امام این کار می&zwnj;کند. خداست که عالم را از عدل
پر می&zwnj;کند لکن به دست مبارک امام زمان(عج). حدیث قرب نوافل از همین مسئله بحث می&zwnj;کند که عبد
به مقامی می&zwnj;رسد که خداوند دست و گوش و... او می&zwnj;شود. پس همه کارهای او کار خدایی است.
اعتصام خارج مقام  از  آنها  ذکر شده است، معصوم هستند.  زیارات  و  ادعیه  و  ادله  در  که  مقاماتی  این  با  امامان 

نمی&zwnj;شوند و لذا سهو معنا ندارد.

تعبیر دوم این است که امام آخرت را انتخاب کرده است که و بقیه عمدتاً برعکس هستند. &laquo;بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَیَوةَ الدُّنْیَا
* وَ الاْخِرَةُ خَیرٌ وَ أَبْقَی&raquo;. البته تعبیر آخرت، مراتبی دارد و برای امام، آخرتش خود خداوند متعال است. امام در
مناجات با خداوند فرمود: &laquo;یَا نَعِیمِی&rlm; وَ جَنَّتِی وَ یَا دُنْیَایَ وَ آخِرَتِی&raquo;؛ یعنی امام در دنیا و آخرت با
کسی جز خدا کاری ندارد. وقتی کسی اینگونه خداوند را انتخاب کرد دیگر زهد متولد می&zwnj;شود و رغبتی به چیزی
و کسی ندارد. در روایت فرمودند: &laquo;عَظُمَ الْخَالِقُ فِی أَنْفُسِهِمْ فَصَغُرَ مَا دُونَهُ فِی&rlm; أَعْیُنِهِم&raquo; و چنین
کسی واضح است کسی را نمی&zwnj;بیند و فقط خدا را رویت می&zwnj;کند و لذا افعال و اعمال و اقوال او به وحدت
می&zwnj;رسد. همه حرف&zwnj;های او از یک جاست و در یک مسیر است. &laquo;وَ مَا یَنطِقُ عَنِ الهَوَی * إِنْ هُوَ إِلَّا
وَحْیٌ یُوحَی&raquo;. لذا خداوند زبان و لسان اوست. اینکه امام قلب و اذن واعیه و جنب الله و.... تعبیر شده است
همین است. خدا با قوای او در عالم کار و تصرف می&zwnj;کند و به تعبیری فرمود: &laquo;اسمائک التی ملأتْ ارکانَ

.;raquo&کلِ شیء

لذا با این دو عامل است که به وحدت رسیده است. اعتصام به خدا کرده و از غیر رو برگردانده است و خدا را برگزیده
;raquo&.رسد و این همان عصمت است;zwnj&است این فرد به فراغت و عزت می

0 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/182023/

