
شنبه 02 دی 1396 - 12:20

گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی؛

تساوی زن ومرد در کمال/ عقل و نفس در تشخیص صلاح و فساد تقابل دارند

بعضی افراد با استدلال به قانون ارث و قانون دیه، این شبهه را ایجاد میکنند، که خدای متعال بین زن و مرد فرق

گذاشته است. در حالی که با توجه به صراحت در آیات قرآن، این استدلال ناقص است.

بعضی افراد با استدلال به قانون ارث و قانون دیه، این شبهه را ایجاد می&zwnj;کنند، که خدای متعال بین زن و مرد فرق
گذاشته است. در حالی که با توجه به صراحت در آیات قرآن، این استدلال ناقص است.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی در مورد آیه شریفه &laquo;مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَکَرٍ أَوْ
أُنْثَی وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْیِیَنَّهُ حَیَاةً طَیِّبَةً وَ لَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا کَانُوا یَعْمَلُونَ&raquo; است که در ادامه می خوانید؛

صراحت آیه&zwnj;ی مبارکه در تساوی زن و مرد در مسیر تکامل الهی

در این آیه&zwnj;ی کریمه از سوره&zwnj;ی مبارکه&zwnj;ی نحل نکات بسیاری وجود دارد. اولین نکته، عدم تفاوت بین
مرد و زن در پیمودن صراط مستقیم و راه رشد و تکامل الهی است. این نکته در آیات دیگر هم مانند آیه&zwnj;ی
إِلَّا لِیَعْبُدُونِ&raquo;، مورد اشاره واقع شده است. البته در این کریمه&zwnj;ی &laquo;وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنسَ 
آیه، این  در  ندارد.  اما صراحت  دارد،  راه سعادت، ظهور  پیمودن  در  مرد  و  زن  بین  تفاوت  کریمه عدم  آیه&zwnj;ی 
حق&zwnj;تعالی علت خلقت جن و انس را عبودیّت در این دو نوع موجود زنده قرار داده است و ظهور کلمه&zwnj;ی
اِنس، مرد و زن را شامل می&zwnj;شود. ولی در آیه&zwnj;ی مورد بحث از سوره&zwnj;ی مبارکه&zwnj;ی نحل،
صراحت وجود دارد که به لحاظ آمادگی برای پیمودن راه معنوی و راه سعادت و رسیدن به حیات طیبه، بین مرد و زن فرقی

نیست.

بعضی افراد با استدلال به قانون ارث و قانون دیه، این شبهه را بین مؤمنین و مسلمین ایجاد می&zwnj;کنند، که خدای
متعال بین زن و مرد فرق گذاشته است. در حالی که با توجه به صراحت در آیه&zwnj;ی کریمه، این استدلال ناقص
است. در آن دو مورد، یعنی تفاوت قائل شدن بین زن و مرد در ارث و دیه نکته&zwnj;ای اقتصادی وجود دارد که ارتباطی

با موضوع عدم اختلاف ظرفیت زن و مرد در پیمودن راه سعادت ندارد.

أَوْ ذَکَرٍ  مِنْ  صَالِحًا  عَمِلَ  نحل &laquo;مَنْ  از سوره&zwnj;ی  مبارکه  آیه&zwnj;ی  در  متعال  از خدای  این صراحت 
أُنْثَی&raquo;، در مورد تساوی مرد و زن در این بعد را هیچ کلامی -قرآن یا غیر قرآن- و هیچ دلیلی -گرچه به حسب
ظاهر معتبر باشد- نمی&zwnj;تواند از بین ببرد و ابطال کند. نکته&zwnj;ی دیگر در این آیه این است که برابری مرد و زن

در رسیدن به سعادت، در صورت انجام دادن عمل صالح، مشروط به کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; است.

;raquo&مَنْ عَمِلَ صَالِحًا;laquo& ی;zwnj&منظور از صلاح و رستگاری در آیه

کلمه صالح، صالحین یا صالحون ده&zwnj;ها مورد در قرآن کریم ذکر شده است. لذا بایستی صلاح و رستگاری کاملاً
تفسیر شود، تا روشن شود که منظور از صلاح در متون دینی چیست. صلاح یک لغت عربی است. برای روشن شدن
بیان این&zwnj;گونه  اختلاف مبتلا نشویم، آن&zwnj;را  به  این&zwnj;که در تفسیر صلاح  برای  و  این لغت  مفهوم 

می&zwnj;کنیم: کاری که مناسب و خوب و مفید باشد، و با توجه به شرایط، شایسته&zwnj;ی انسان باشد.

انسان&zwnj;های عاقل متعارفی، یعنی کسانی که سفیه نباشند، تا هنگامی که تشخیص ندهند کاری به صلاح و خیر
انجام را  کارها  بدترین  که  افرادی  و  گنه&zwnj;کاران،  حتی  نمی&zwnj;دهند.  انجام  را  کار  آن  است  ایشان 
می&zwnj;دهند، مثلاً به کسی ظلم می&zwnj;کنند، یا انسانی را به قتل می&zwnj;رسانند، تا مقدمات نفسانی
کار آن  به  اقدام  ببینند،  کار  آن  انجام  در  را  خود  رشد  و  خیر  که  نرسند  مرحله  این  به  و  نکنند  آن&zwnj;را طی 
نمی&zwnj;کنند. حتی یک عاقل از این قانون مستثنی نیست. یعنی امکان ندارد شخص با اعتقاد به این&zwnj;که کاری
به ضرر او است نسبت به انجام آن اقدام کند. ممکن است لحظاتی نفس، مقدمات فکر و تصمیم&zwnj;گیری را برای فرد
تغییر دهد و برای صاحب خود تسویل، یعنی اشتباه&zwnj;کاری کند، تا به این نتیجه برسد که این کار خیر است و

آن&zwnj;را انجام دهد و پس از انجام کار بفهمد که اشتباه کرده و این عمل به ضرر او بوده است.

4 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/181536/


باید دانست که در تفسیر لغت صلاح و عمل صالح و کار شایسته اختلافی بین مردم وجود ندارد و در این قانون اختلافی
نیست. اختلاف در مقدمات فکری است. انسان چیزی را تصور می&zwnj;کند، سپس تصدیق به فایده&zwnj;ی آن چیز
و عابد  انسان  درست&zwnj;کار،  انسان  بدهد.  انجام  را  کار  آن  می&zwnj;گیرد  تصمیم  و  می&zwnj;کند، 
اراده این مقدمات را طی می&zwnj;کنند و به تصمیم&zwnj;گیری و  عبادت&zwnj;کننده، و همه&zwnj;ی عقلا، 
می&zwnj;رسند. مؤمنین هم همین&zwnj;گونه هستند. افراد در تشخیص مصداق صلاح و درستی و شایستگی کار،
درستی و  در تشخیص صلاح  این صورت  در  دارد،  کنترل  در  را  انسان  دید  ناطقه،  نفس  گاهی  دارند.  دید  اختلاف 
کم&zwnj;تر اشتباه می&zwnj;کند. اما اگر برعکس، اختیار این دید در دست نفس امّاره باشد، در آن صورت است که

نفس امّاره کم&zwnj;تر نظر درست و صائب نسبت به تشخیص صلاح و درستی دارد.

انسان غیرمعصوم تا هنگام مرگ در وادی حاکمیت نفس اماره و حاکمیت قوه&zwnj;ی ناطقه و روح انسانیِ انسان و روح
اماره نفس  دست  به  دائماً  یا  غالباً  را  خود  وجود  حاکمیت  افراد  از  بعضی  می&zwnj;کند.  سیر  ایمانی-الهی 
حکم کار  آن  زشتی  به  عقل  که  کارها  زشت&zwnj;ترین  و  بدترین  از  که  هستیم  معتقد  ما  می&zwnj;دهند. 
می&zwnj;کند ظلم است. اهل فن می&zwnj;گویند که قبح ظلم از مستقلات عقلی است. اگر اسلام و سایر ادیان
آسمانی ظلم را تقبیح و محکوم کرده&zwnj;اند، درواقع حکم عقل هر عاقلی را به نادرستی ظلم امضا کرده&zwnj;اند.
اما هنگامی که ابرقدرت&zwnj;ها نسبت به کشورهای ضعیف&zwnj;تر از خود مرتکب ظلم می&zwnj;شوند، خجالت
نمی&zwnj;کشند. به عنوان مثال امریکا تعدی و تجاوز خود نسبت به ایران یا سایر کشورها را دفاع از منافع خود در

خاورمیانه اعلام می&zwnj;کند.

علت این اشتباه کردن این است که آن&zwnj;ها از اول به روح انسانی خود و عقلی که خدای متعال به آن&zwnj;ها
عطا کرده است اختیار نداده&zwnj;اند، بلکه اختیار خود را به دست نفس داده&zwnj;اند. نفس هم مطابق خواست خود
حرکت می&zwnj;کند و با عقل مشورت نمی&zwnj;کند و تا جایی که قدرت دارد و ظلم و تعدی و تجاوز او برد دارد، تجاوز
را ادامه می&zwnj;دهد. انسانی که قبیح&zwnj;ترین کار را مرتکب می&zwnj;شود و خجالت نمی&zwnj;کشد، با عقل
و صلاح، با درستی و شایستگی کاری ندارد. اگر بتواند به دلخواه خود برسد حرکت می&zwnj;کند و اگر نتواند، تأمل و
صبر می&zwnj;کند. فکر آن&zwnj;ها بیش از این در باطن&zwnj;شان کار نمی&zwnj;کند، چون نخواسته&zwnj;اند فکر
و عقل داشته باشند. آن مقداری با فکر خود کار دارند که بتوانند از آن در جهت رسیدن به اهداف نفسانی استفاده کنند.
خواسته&zwnj;های نفس را در نظر می&zwnj;گیرند، و برای رسیدن به این خواسته&zwnj;ها به عقل مراجعه و از
عقل، پیشنهاد طلب می&zwnj;کنند. اگر پیشنهاد عقل برای رسیدن به خواسته&zwnj;ی دنیایی کمک می&zwnj;کرد

حرکت می&zwnj;کنند، در غیر این صورت سر جای خود می&zwnj;نشینند.

امام رضوان&zwnj;الله&zwnj;تعالی&zwnj;علیه چندین بار به این نکته اشاره کردند که ابرقدرتها معیاری برای انتخاب،
غیر از ارضای نفس خود ندارند. اگر انسان در حرکت باشد که با آن&zwnj;ها مقابله کند ممکن است عقب نماند و جلو
هم بزند، ولی اگر توقف کند عقب می&zwnj;افتد. در مقابل ابرقدرت&zwnj;ها کسی در دنیا نمی&zwnj;تواند رأی

ممتنع داشته باشد. ماهیت آن&zwnj;ها این است که با شما کار دارند.

تقابل دو معیار عقل و نفس در تشخیص صلاح و فساد در مرد و زن

تشخیص صلاح و فساد، تشخیص خیر و شر، تشخیص خوب و بد، معیارهای مختلف دارد. یکی از معیارها، معیار نفسانی
است. معیار دیگر، معیار عقلانی و الهی است. غالباً این دو معیار با هم تقابل دارند. در موارد کمی مانند ازدواج کردن،
معیار دین و معیار نفس اماره با هم تقابل ندارند. صلاح و فساد مورد نظر در این آیه&zwnj;ی کریمه، صلاح و فساد با
معیار الهی است. &laquo;مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَکَرٍ أَوْ أُنْثَی&raquo;، خدای متعال به صورت اجمالی و فشرده، محور و
معیار برای تشخیص خیر و شر، خوب و بد را با کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; مشخص فرموده است. یعنی
برابر راه  این  پیمودن  در  را  دو  این  و  کنیم  به سعادت کمک  در مسیر رسیدن  را  زن  و  مرد  داده&zwnj;ایم  قول  ما 
با نفس اماره. &laquo;وَ هُوَ با ایمان باشد، و نه  می&zwnj;دانیم، مشروط بر این&zwnj;که تشخیص عمل صالح 

مُؤْمِنٌ&raquo; در این&zwnj;جا چنین جایگاهی دارد.

اگر مردها با زن&zwnj;ها در انتخاب هدف اختلاف پیدا کنند؛ مرد برای رسیدن به خواست خدای متعال تلاش کند و زن به
دنبال خواست دل خود برود، جدایی این دو آغاز می&zwnj;شود. خدای متعال به هر دو اختیار داده است. شرط رسیدن
به حیات طیبه این است که شروع حرکت در این راه با مقدمات الهی باشد، یعنی انسان از کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ
مُؤْمِنٌ&raquo; خیر و شر، و صلاح و فساد را پیدا کند. آن کسی که مؤمن به حق&zwnj;تعالی است، از او سوال
می&zwnj;کند که چه عملی خلاف است تا از ارتکاب آن خودداری کند. با جدا کردن راه نباید توقع کرد که مرد و زن هر دو

4 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



به یک مقصد برسند. بنابراین اختلاف از این&zwnj;جا پیدا می&zwnj;شود و نه از خلقت حق&zwnj;تعالی. در ابتدا اختیار
با هر دو بوده است ولی اگر یک خانم در طول عمر دنبال دلخواه و نفس خود حرکت کرد و به حلال و حرام توجهی

نداشت، سرانجام کار او مشخص است.

&laquo;مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَکَرٍ أَوْ أُنْثَی&raquo;، مرد و زن هر دو در خلقت مساوی&zwnj;اند، و هر دو اختیار دارند، که
چه مقدار از قوه&zwnj;ی عاقله&zwnj;ی خود استفاده کنند. کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; برای این دو،
هدف مشخص می&zwnj;کند. اگر زیر سایه&zwnj;ی کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; تصمیم&zwnj;گیری
کردند، تصور کردند، و تصدیق به فایده&zwnj;ی فعل کردند، به قرب حق&zwnj;تعالی می&zwnj;رسند. اما اگر به
گونه&zwnj;ای دیگر تلاش کردند که رضای خدای متعال در آن مسیر نیست، به قرب شیطان می&zwnj;رسند و از

حق&zwnj;تعالی دور می&zwnj;شوند.

کلمه&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; اختلاف سلیقه&zwnj;ها را برطرف می&zwnj;کند. ایمان به قیامت و
کجا در  که  می&zwnj;دهد  نشان  و  می&zwnj;کند  را مشخص  اختلاف  دلیل  متعال،  خالق  و  حق&zwnj;تعالی 
راه&zwnj;ها از هم جدا می&zwnj;شود. نه خانمی که از قرب حق&zwnj;تعالی بازمانده چیزی کم داشته، و نه مردی
که به قرب حق&zwnj;تعالی موفق شده، امکاناتی بیش از آن خانم داشته است، بلکه هر دو می&zwnj;توانستند به

هدف برسند.

به لحاظ دستور زبان، جمله&zwnj;ی &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo;، حال برای عامل &laquo;عَمِلَ صَالِحًا&raquo; است،
یعنی در حالی که او مؤمن است. اگر انسان به عمل خود رنگ واقعیِ ایمان به حق&zwnj;تعالی بزند عملش صالح
طیبه حیات  به  که  نیست  شکی  نشود،  زده  عملش  به  الله  صبغة  و  نکند،  رعایت  را  الهی  رنگ  اگر  است. 
و استعدادها  در  مرد  و  زن  که  دارد  صراحت  کریمه  آیه&zwnj;ی  این  که  شد  ادعا  این  بنابر  نمی&zwnj;رسد. 
ظرفیت&zwnj;ها در مسیر رسیدن به حیات طیبه مساوی هستند و شرط آن &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; است. هر جا
مرد و زن از هم جدا شدند، مربوط به رعایت و عدم رعایت این شرط است و این نوع فرق را نباید به حساب خلقت

حق&zwnj;تعالی گذاشت.

سپس در ادامه&zwnj;ی آیه می&zwnj;فرماید: &laquo;وَ لَنَجْزِیَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ&raquo;، صیغه&zwnj;ی جمع هم بیانگر این
است که مرد و زن، در صورتی که رعایت این شرط را بکنند، در رسیدن به نتیجه مساوی هستند. بدین ترتیب اختلاف
;raquo&ٌوَ هُوَ مُؤْمِن;laquo& رود، چون همه یک معیار دارند و آن;zwnj&افراد در عمل صالح و عمل ناصالح از بین می
است. اگر خدای متعال کاری را امضا و تجویز کند، انجام می&zwnj;دهند و اگر کار را تحریم کند، هیچ کدام نباید انجام

دهند. بنابراین باز هم افراد مشابه هستند و اختلافی وجود ندارد.

در آیات کریمه&zwnj;ی قرآنی، حدود چهل-پنجاه مورد عمل صالح، و در موارد دیگر، صالحون، صالحین و صالحات وجود
دارد، که همه از ماده&zwnj;ی صلاح است. این کلمات یا مفهوم وصف و یا مفهوم حال پیدا کرده&zwnj;اند که در جایگاه
قید و شرط می&zwnj;نشیند. اگر ما سعی کنیم که در تفسیر این لغت با هم اختلاف پیدا نکنیم، هیچ&zwnj;گاه جدا
نمی&zwnj;شویم، و با هم خواهیم بود. جدا شدن، ناشی از اختلاف در تفسیر است. در بعضی از اعمال، انسان شرط
ایمان را رعایت کرده و در برخی رعایت نکرده است. باید کار را به ایمان به حق&zwnj;تعالی عرضه کرد تا مشخص شود
که آیا این ایمان اجازه می&zwnj;دهد آن کار انجام شود یا اجازه نمی&zwnj;دهد. هیچ چیز برای رسیدن به سعادت، غیر
از ایمان و عمل صالح محوریت ندارد. عمل صالح، با محوریت ایمان، انسان را به هر جایی که خدای متعال خواسته است

می&zwnj;رساند.

انبیا و اولیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین تعیین&zwnj;کننده مصادیق عمل صالح

برای این&zwnj;که انسان&zwnj;ها در مصداق عمل صالح، یعنی در تفسیر صلاح و فساد اختلاف نداشته باشند خدای
متعال انبیا و بعد از آن بزرگواران اولیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین را فرستاده است. کارها و حرکات
اولیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین در تعیین مصادیق عمل صالح حساس&zwnj;تر از انبیاء و رسل
است. زمان انبیاء و رسل فشرده است، و ایشان کلیات را بیان می&zwnj;کنند. پیاده کردن قانون، وظیفه&zwnj;ی امام
و نائب امام است. اگر تنها قانون در اختیار مردم باشد، تا روز قیامت همه با هم اختلاف پیدا می&zwnj;کنند. قانون همراه
با مفسر قانون الهی یعنی ائمه&zwnj;ی طاهرین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین و آثار آن&zwnj;ها باید
در اختیار مردم باشد. اگر آن بزرگواران به حسب ظاهر تشریف نداشتند، آثار ایشان وجود دارد. آن بزرگان در روایات خود

فرموده&zwnj;اند که حق&zwnj;تعالی برای ما حجت است، و ما هم برای مردم حجت هستیم.

4 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



خدای متعال ائمه&zwnj;ی متعدد را در زمان&zwnj;های مختلف، برای ما فرستاده است، زیرا مردم هر زمان شرایط
مناسب خود را دارند. زمانی در رفاه و زمانی در مضیقه هستند؛ زمانی در محیطی آزادتر و زمانی در فشار بیش&zwnj;تر
تصور بعضی  ندارند.  حساسیت  بعضی  به  نسبت  و  دارند،  حساسیت  امور  از  بعضی  به  نسبت  مردم  هستند. 
می&zwnj;کنند که نماز بالاترین امور است، و اگر نماز و روزه را ترک نکنند، وظیفه&zwnj;ی الهی خود را به صورت کامل
از کشور را نفهمیده&zwnj;اند تصور می&zwnj;کنند حفظ دین در خارج  افراد چون دین  این  انجام داده&zwnj;اند. 
بیش&zwnj;تر و بهتر قابل انجام است. این افراد جای&zwnj;گاه دین خدا در زندگی بشر و نقش دین حق&zwnj;تعالی

در زمان&zwnj;ها و شرایط مختلف را نفهمیده&zwnj;اند.

در بعضی از شرایط خدای متعال فرموده است که حق ندارید دست بی&zwnj;وضو روی کلمات قرآن بزنید و باید طهارت
داشته باشید. یعنی نباید مُحدِث به حَدَث اکبر یا محدث به حدث اصغر باشید. در بعضی از شرایط هم به ولی معصوم
خود از راهی که خود می&zwnj;داند فرمان می&zwnj;دهد که در جنگ صفین این قرآن&zwnj;های سر نی را با تیر
بزنید. ما نمی&zwnj;دانیم این وجودات مقدس چگونه حکم حق&zwnj;تعالی و رضا و اراده&zwnj;ی او را دریافت
ء سیدالشهدا شصت،  سنه&zwnj;ی  ذی&zwnj;الحجه&zwnj;ی  هشتم  شب  ولی  می&zwnj;کنند، 
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه فرمودند: "رِضَا الله رِضانا اَهلَ البَیت". اگر از امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه
سؤال شود که آیا می&zwnj;توان بی&zwnj;وضو دست به قرآن زد. جواب ایشان منفی است، و این است که حرمت
قرآن باید محفوظ باشد. اما آن حضرت فرمودند که این قرآن صامت است، و من کتاب&zwnj;الله ناطق هستم؛ من روح
دارم، اما این کتاب روح ندارد، و در صورتی که من کنار آن نباشم، هیچ خاصیتی برای شما ندارد. من شرایط را تشخیص
می&zwnj;دهم، و در جایی می&zwnj;گویم دست بی&zwnj;وضو نزن، و در شرایط دیگر فرمان می&zwnj;دهم که قرآن

را با تیر بزن.

حفظ ایمان تنها به نماز و روزه نیست و انسان تکالیف بسیاری دارد. انسان اگر می&zwnj;خواهد ارتباط مثبت با خدای
متعال و اولیای او و انبیا سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین داشته باشد، باید تبری و بیزاری جستن از
دشمنان خدا هم داشته باشد، و بی&zwnj;تفاوت نباشد. اخلاق خوب به معنی روابط اجتماعی خوب، مربوط به دین و
خدای متعال نیست، بلکه مربوط به دشمنان خدا است. امکان ندارد که انسان با هر دو نفری که با هم دشمن هستند،
واقعاً دوست باشد، و از ته دل هر دو را دوست داشته باشد. نشدنی و غیرمعقول است که انسان هم امام حسین

صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه و هم شمر را دوست داشته باشد. برای امر محال نباید انرژی مصرف کرد.

حدیث رد شمس مورد اجماع شیعه و سنی است. معروف است که امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه خواندن
نماز عصر را به وقت فضیلت موکول کرده بودند. مقام رسالت هم ایشان را برای انجام کاری فرستادند. پس از بازگشت
وقت فضیلت گذشت و مقام رسالت هم فرمودند که یا علی بنشین تا من سر خود را روی زانوی تو بگذارم و بخوابم. باید
این واقعه توسط پیامبر خدا و اولین مخلوق، و نزدیک&zwnj;ترین انسان موحد به خدای متعال رخ دهد تا اثر آن تا امروز
که خود می&zwnj;دانستند  الهی  علم  با  اگر حضرت  که  مطرح می&zwnj;شود  این شبهه  گاهی  باشد.  باقی 
امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه نماز عصر را نخوانده&zwnj;اند، چرا شرایطی را به وجود آوردند که آن بزرگوار
امری از شرایط  بعضی  در  نکنیم،  قطع  را  نماز  داریم  وظیفه  ما  که هرچند  دانست  باید  اما  بماند.  باز  نماز خود  از 
مهم&zwnj;تر از این امر به وجود می&zwnj;آید. معصوم باید تشخیص مهم و اهم را بدهد. در این شرایط اهم این است
که نماز عصر امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه بماند و بعد از بیدار شدن مقام رسالت، ایشان اراده بفرمایند به
آن مقداری که نماز عصر ادا خوانده شود، خورشید برگردد. انجام این امر در مقایسه با شق&zwnj;القمر دشوار نیست.
مردم در آن لحظه مشغول کارهای خود بودند و لزومی ندارد که همه&zwnj;ی دنیا آن&zwnj;را ببینند تا ما باور کنیم.
هنگامی که خبری اجماعی شد، و سند آن محکم و به تعبیر طلبه&zwnj;ها قطعی&zwnj;الصدور شد، ما هم باید
را بد  و  و فساد، خوب  و شر، صلاح  خیر  اشتباه  از  دور  و  واقعی  که مصداق  تنها کسی  کنیم.  قبول  آن&zwnj;را 

می&zwnj;دهد، ولی معصوم حق&zwnj;تعالی است.

انحراف در دین نتیجه&zwnj;ی دوری از اولیاء الهی صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم

اهل سنت نمازجمعه و نماز شب را ترک نمی&zwnj;کنند، اما از دین دورند، از ولایت دورند، از رضای خدا دورند، و
ابوحنیفه نمی&zwnj;دانند رضای خدا را از چه کانالی طلب کنند. حضرت صادق صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه به 
فرمودند: فتوای تو در مورد دیه&zwnj;ی قطع انگشتان بر خلاف دین خدا است و موجب می&zwnj;شود که آسمان
برکات خود را نگاه می&zwnj;دارد و از مردم دریغ می&zwnj;کند، و زمین برکات خود را حبس می&zwnj;کند و بیرون
نمی&zwnj;آورد. او دو-سه سال در درس امام صادق صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه شرکت کرد و چهره&zwnj;ی علمی

4 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



خود را از آن درس گرفت، اما از آن روز اول تا آخر، این بزرگوار مدرس را حجت خدا و معصوم نمی&zwnj;دانست. او رفته
بود چیزهایی یاد بگیرد و دکانی باز کند.

کشورهای اسلامی مانند میت هستند و اصلاً نمی&zwnj;فهمند که اسلام از آن&zwnj;ها در رابطه با مشکلات سایر
مسلمین چه توقعی دارد. خدای متعال شعور انسانی و الهی را از آن&zwnj;ها گرفته است، چون از ابتدا رضای خدای
یک نخواسته&zwnj;اند.  را  صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم  معصوم  و  حق&zwnj;تعالی  ولی  رضای  و  متعال 
میلی&zwnj;متر انحراف در ابتدای راه، بعد از هزاروچهارصد سال، موجب این مقدار فاصله با حق می&zwnj;شود. در
روایت آمده است که رسول اکرم صلی&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله&zwnj;وسلم با اصحاب روی خاک نشسته
بودند. حضرت سنگی جلوی خود گذاشتند و با انگشت مبارک&zwnj;شان یک خط مستقیم به آن سنگ کشیدند و
فرمودند: "هذا صِراطی مُستَقیما"، راه من کج نیست. بحث خیر و شر، صلاح و فساد، نور و ظلمت بسیار لطیف است.
راه&zwnj;نمایی را  ما  ایمانی  و  الهی  روح  فقط  نمی&zwnj;کند؛  راه&zwnj;نمایی  حقایق  این  به  را  ما  طبیعت 

می&zwnj;کند. "هذا صِراطی مُستَقیما". راه&zwnj;های مختلف کج ما را به مقصد نمی&zwnj;رساند.

آیات بینات در قرآن کریم بسیار آمده است. این بَیِّن و روشن و آشکار برای کسی است که فهم خود را آزاد بگذارد، و عقل
اسیر مردم  عقل  می&zwnj;فرمایند:  صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه  امیرالمؤمنین  نکند.  نفس  اسیر  را  خود 
نفس&zwnj;شان است. عقل حاکمی است که کودتا کرده&zwnj;اند و دست و پای او را بسته&zwnj;اند، و به حرف او
توجه نمی&zwnj;کنند. عقل ما اسیر طبیعت و خواسته&zwnj;های دل است. باید این&zwnj;ها را کنار گذاشت و

حکومت را به عقل داد.

تفاوت عملکرد ائمه&zwnj;ی طاهرین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین با توجه شرایط مختلف

ائمه&zwnj;ی طاهرین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین در شرایط مختلف، عملکرد مختلف دارند. امام
له ل ابی&zwnj;عبدا د.  می&zwnj;شدن درگیر  ر  ت ;zwnj&کم له&zwnj;علیه  ل ا ;zwnj&صلوات مجتبی 
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه ده سال مثل برادر بزرگوار خود در خانه نشسته بودند و در سال یازدهم درگیر شدند.
از کار شمر بدتر بود. چندین سال امیرالمؤمنین را او  معاویه می&zwnj;خواست ریشه&zwnj;ی دین را بزند و کار 
خانه&zwnj;نشین کردند. این ظلم، بالاتر از به شهادت رساندن ابی&zwnj;عبدالله صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه بود. آن
زینب نم  خا ین&zwnj;که  ا بود.  ن خدا  یای  ول ا راحت&zwnj;کننده&zwnj;ی  ا ن ا  و ر ا ن ظلم&zwnj;های 
سلام&zwnj;الله&zwnj;علیها فرمود: "ما رَأیتُ اِلا جَمیلا"، تعارف و ابراز رشادت نبود، بلکه خبر از یک واقعیت بود. دید
اولیای خدا این&zwnj;گونه است. محور ایشان &laquo;وَ هُوَ مُؤْمِنٌ&raquo; در آیه کریمه است، و محور و معیار دیگری

برای رسیدن به رضای خدا ندارند.

افرادی که با اولیای خدا درگیر می&zwnj;شوند به این دلیل است که با خدای اولیاء مخالف هستند. در زمان حاضر هم
مخالفین اسلام با مؤمنینی که در ایران هستند دشمنی می&zwnj;کنند. اگر شما هم در خارج از کشور زندگی کنید و
تنها نماز بخوانید و روزه بگیرید، و با کارهای آن&zwnj;ها مخالفت نکنید، آن&zwnj;ها هم به شما کاری ندارند. اما اگر به
آن&zwnj;ها بگویید: با اولیای خدا و با انسان&zwnj;ها دشمنی نکنید، ظلم نکنید، مردم را این&zwnj;گونه اذیت نکنید،

دشمنی با شما شروع می&zwnj;شود.

به هر مقداری که می&zwnj;توانیم بایستی، این&zwnj;گونه مجالس را داشته باشیم، که هر سال ما بهتر از سال
گذشته&zwnj;ی ما در شعور، در فهم، در دین&zwnj;شناسی و در خداشناسی باشد. از موسی&zwnj;بن&zwnj;جعفر
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه نقل شده که فرمودند: "وَیلٌ لِمَن ساوی یَوماه"، اگر امسال ما با سال گذشته&zwnj;ی

&zwnj;ما در خداشناسی و شعور انسانی و الهی ما یکی باشد، وای بر ما. یعنی باید غصه بخوریم، و ناراحت باشیم.

سن مبارک امام مجتبی صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه را اغلب چهل&zwnj;وهفت سال نوشته&zwnj;اند. معاویه
انسانی پلید و بسیار با استعداد بود. مردم آن زمان تصور می&zwnj;کردند که امام مجتبی صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه
و می&zwnj;کنند  کار  او  علیه  حضرت  که  می&zwnj;فهمید  معاویه  اما  مشغول هستند،  خود  امور شخصی  به 
ریشه&zwnj;اش را می&zwnj;زنند، لذا تصمیم گرفت که ایشان را به درجه&zwnj;ی شهادت برساند و سرانجام ایشان

را در سنه&zwnj;ی پنجاه&zwnj; هجری به درجه&zwnj;ی شهادت رساند.

4 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


