
پنجشنبه 30 آذر 1396 - 09:41

ایمان به غیب؛ نخستین گام دین داری/ مفهوم شناسی آموزه غیب

چگونه میتوان دینداری را بر مبنای ایمان به چیزهای پنهان بنا کرد؟! چگونه میتوان به چیزی که از آن بیخبریم و

حقیقت آن را نمی دانیم و به هیچ نحوی برای ما روشن و معلوم نیست، ایمان آوریم؟

چگونه می&zwnj;توان دین&zwnj;داری را بر مبنای ایمان به چیزهای پنهان بنا کرد؟! چگونه می&zwnj;توان به چیزی که
از آن بی&zwnj;خبریم و حقیقت آن را نمی دانیم و به هیچ نحوی برای ما روشن و معلوم نیست، ایمان آوریم؟

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی از احمد رضا دردشتی، محقق مرکز مطالعات و پاسخ گویی به شبهات حوزه
علمیه قم است که در ادامه می خوانید؛

پیش&zwnj;درآمد

و عقل  که  است  روشن  خوبی  به  دین،  پیشوایان  سیرت  و  سنت  کریم،  قرآن  آموزه&zwnj;های  در  تأمل  با 
عقل&zwnj;ورزی جایگاه ارجمند و رفیعی را به خود اختصاص داده است. البته اینکه مراد از عقل در منابع اسلامی به چه
معناست، بحث دیگری است؛ اما فی الجمله اطمینان داریم که عقل&zwnj;ورزی، از سوی دین تأکید و توصیه شده
از این رو است. اسلام خود را دین حنیف (حقیقت&zwnj;گرا) و منطبق بر فطرت انسانی معرفی می&zwnj;کند؛ 
آموزه&zwnj;هایش باید مطابق و سازگار با فطرت انسان باشد. بسیاری از شبهات و ابهاماتی که احیانا نسبت به
پاره&zwnj;ای از آموزه&zwnj;ها و احکام اسلامی مطرح می&zwnj;شود، از بی&zwnj;توجهی به محکمات دین، عدم
دقت در مبانی بنیادین (هستی&zwnj;شناختی و معرفت&zwnj;شناختی دین) و نیز بی&zwnj;اعتنایی نسبت به روش
صحیح دین&zwnj;شناسی ناشی می&zwnj;شود. در نوشتار حاضر به یکی از پرسش&zwnj;هایی که درباره&zwnj;ی
مهم&zwnj;ترین آموزه&zwnj;ی دینی، یعنی ایمان به غیب، مطرح شده است، اشاره کرده و پس از بررسی به نقد آن

خواهیم پرداخت.

شبهه

در قرآن آمده است که اولین شرط دینداری و تقوا، ایمان به غیب است: ... (پرهیزکاران) کسانی هستند که به غیب
ایمان آورند و ... ؛[۱] پرسش این است که چگونه می&zwnj;توان دین&zwnj;داری را بر مبنای ایمان به چیزهای پنهان بنا
کرد؟! چگونه می&zwnj;توان به چیزی که از آن بی&zwnj;خبریم و حقیقت آن را نمی دانیم و به هیچ نحوی برای ما
روشن و معلوم نیست، ایمان آوریم؟! این امر خلاف عقلانیت است. عقل می&zwnj;گوید: تا چیزی را نفهمیدی و از آن

آگاه نشده&zwnj;ای به آن ایمان نیاور! ولی قرآن می&zwnj;گوید: به چیزی ایمان بیاور که به آن آگاهی نداری!

مقدمه

از که  است  باورمندی  نظام  و  جهان&zwnj;بینی  یکم،  بخش  است.  یافته  تکون  بخش  سه  از  دین  هویت 
شناخت&zwnj;ها، نگرش&zwnj;ها و تفسیرهای دین نسبت به مجموعه&zwnj;ی عالم هستی، مبدأ، معاد، نبوت، ...

و دیگر مسائل مربوط به این اصول تشکیل می&zwnj;شود.

بخش دوم، نظام ارزشی و اخلاقی دین است که نظام اخلاقی خاصی را تبیین کرده، خصلت&zwnj;های نیک و بد را
توصیف و از رفتارهای اخلاقی مقبول دین سخن می&zwnj;گوید و به آن توصیه می&zwnj;کند.

بخش سوم، احکام و قوانین فقهی و حقوقی است که تنظیم رفتاری مؤمنان در سلوک فردی و اجتماعی را سامان
می&zwnj;دهد.[۲] دینداری، به معنای حقیقی و جامع، هنگامی تحقق می&zwnj;یابد که همه این بخش&zwnj;ها در
نظام شخصیتی و رفتاری مؤمن جایگاه خود را بیابد و در سبک زندگی و اهداف حیات او نقش خود را ایفا کند. بخش اول
که عبارت است از جهان&zwnj;بینی و نظام باورمندی، از چنان اهمیتی برخورار است که اگر نقصی در آن پدید آید،
ممکن است اساس دینداری را دچار اختلال کرده و اصلا مانع تحقق آن شود؛ ولی بخش دوم و سوم، هرچند در جای
خود مهم و تأثیرگذارند، اما نقص در آن&zwnj;ها دینداری را ناقص و کم&zwnj;اثر می&zwnj;کند نه اینکه از اساس آن را

از بین ببرد.

4 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/181507/


در بخش اول، مهم&zwnj;ترین و ریشه&zwnj;ای ترین حقایقی که فرد مؤمن باید به آن باورمند باشد، حقایقی هستند
که یا غیب مطلق&zwnj;اند (مانند وجود خداوند)، یا در زندگی دنیا و با حواس ظاهری قابل رؤیت نیستند (مانند بهشت و
جهنم) و یا اگر ذاتا قابل مشاهده و تجربه با حواس&zwnj;اند (مثل درک حضور پیامبر یا امامان)، به سبب برخی موانع

(مانند فاصله زمانی،...)، چنین تجربه&zwnj;ای برای مؤمنان ممکن نیست.

مفهوم&zwnj;شناسی و گونه&zwnj;شناسی آموزه&zwnj; غیب

غیب، در لغت به معنای پوشیده و پنهان و ضد شهادت، به معنای آشکار و پیداست. در اصطلاح قرآنی، غیب، به معنای
هرحقیقتی است که از حواس انسان&zwnj;ها پوشیده است و فرد مؤمن باید به استناد دلیل&zwnj;های متقن عقلی
و نقلی به آن ایمان آورد. اساسا همه ادیان الاهی، خصوصا ادیان توحیدی، بر پایه ایمان به حقایق پوشیده از حواس بنا
شده&zwnj;اند. بارزترین مصداق غیب، وجود خداوند است که ایمان به وجود او ریشه&zwnj;ای&zwnj;ترین اصل ایمان

مؤمنان است.

غیب، به یک اعتبار، دو گونه است: غیب مطلق و غیب نسبی؛ غیب مطلق عبارت است از حقایقی که هیچگاه شکار
حواس ظاهری انسان نشده و آدمی تا ابد از تجربه حسی آن&zwnj;ها محروم و ممنوع است. البته این ممنوعیت و
محرومیت، امری اعتباری و دستوری نیست؛ بلکه به این سبب است که سنخ وجودی آن موجود یا موجودات، به
گونه&zwnj;ای است که حواس ظاهری انسان، ناتوان از درک آن&zwnj;هاست. نمونه بارز و مصداق اتم چنین غیبی،

وجود مقدس خداوند و فرشتگان مقرب اوست.

گونه دیگر غیب، غیب نسبی است؛ غیب نسبی به موجودات، واقعیت&zwnj;ها و حقایقی اطلاق می&zwnj;شود که
برای برخی از افراد، و نسبت به برخی از زمان&zwnj;ها و در شرایط خاصی، پوشیده و پنهان&zwnj;اند؛ هرچند در ذات
خود قابلیت تجربه شدن با حواس ظاهری را دارند. دامنه موجوداتی که در گستره غیب نسبی قرار می&zwnj;گیرند،
بسیار فراوان و بلکه بی&zwnj;نهایت است؛ زیرا هرچیزی می&zwnj;تواند نسبت به فردی، غیب و نسبت به فرد دیگری،

مشهود باشد. مثلا کشور چین و تمامی مختصات آب و هوایی، طبیعی، جغرافیایی و فرهنگی آن را در نظر آورید.

این مجموعه از واقعیت&zwnj;ها نسبت به کسانی که در حال حاضر آن را تجربه می&zwnj;کنند، مشهود و نسبت به ما
که بیرون از آن فضا هستیم، غیب محسوب می&zwnj;شود. با توجه به چنین امری، روشن است که علم ما به بسیاری
از امور نه به سبب این است که آن&zwnj;ها را با حواس خود تجربه می&zwnj;کنیم و مشهود ما هستند؛ بلکه یا به
سبب تعقل و تفکر (دلیل عقلی نظری) و یا به سبب اعتماد و اطمینان به گفته کسانی است که بی&zwnj;واسطه آن را
تجربه کرده و محصول تجربه خود را برای ما گزارش کرده&zwnj;اند (دلیل نقلی به اضافه&zwnj;ی دلیل عقلی عملی).
علم و اعتقاد ما به این امور، در حقیقت، علم و اعتقاد به امور غیبی است و تا زمانی که خود ما شخصا آن&zwnj; را

تجربه نکنیم، برای ما غیب محسوب می&zwnj;شوند.

حال اگر بنا باشد که ما همه آن&zwnj;چه را در گستره زندگی وجود دارد شخصا تجربه کرده تا به وجود و مختصات
را بر مبنای علوم حسی سامان دهیم، هیچگاه آن&zwnj; علم و اعتقاد پیدا کنیم و زندگی و مسائل پرشمار آن 
نمی&zwnj;توانستیم به آسانی به اهداف خود برسیم و اکثریت قریب به اتفاق مسائل زندگی، یا آغاز نمی&zwnj;شد و
یا به انجام نمی&zwnj;رسید! بنابر این، ایمان به غیب جزء مسائل ضروری و گریزناپذیر زندگی است و به هیچ روی

نمی&zwnj;توانیم آن را از معادلات زندگی حذف و یا آن را نادیده&zwnj;انگاریم.

ایمان به غیب، اساس دینداری

در ساحت دینداری نیز، به مانند دیگر ساحت&zwnj;های زندگی، مسائلی وجود دارد که یا غیب مطلق&zwnj;اند، مثل
امامان علیهم السلام (نسبت به کسانی که و  پیامبر  یا غیب نسبی&zwnj;اند، مانند وجود  و  و...،  وجود خداوند 
آن&zwnj;ها را ندیده&zwnj;اند)، بهشت و دوزخ،... . ایمان به این حقایق و واقعیت&zwnj;ها اساس تجربه دینی مؤمنان
را تشکیل می&zwnj;دهند و دینداری، بدون ایمان به این امور، سامان نخواهد یافت. اساسا دین، و به خصوص ادیان
توحیدی، بر پایه امور غیبی و دعوت به ایمان به این حقایق شکل می&zwnj;گیرند و بدون این مسأله، هویت خود را به

طور کامل از دست می&zwnj;دهند.

تصور کنید که اگر بنا باشد ایمان به خداوند، فرستادن پیامبران و فروفرستادن کتاب&zwnj;های آسمانی، بهشت و دوزخ،

4 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



حساب و کتاب، فرشتگان، عالم برزخ، وجود روح، ... و ده&zwnj;ها حقیقت دیگر، که منظومه موضوعات دینداری را محقق
می&zwnj;کند، از چارچوب دینداری خارج شود و ایمان به آن&zwnj;ها ضرورتی نداشته و فقدان آن&zwnj;ها به دینداری
زیانی نرساند، آنگاه چه چیزی برای اعتقاد و ایمان باقی خواهد ماند؟! آیا مجموعه عظیم اخلاق و رفتارهای دینی، که بر

پایه ایمان به همین امور غیبی شکل گرفته است، به یکباره فرو نمی&zwnj;ریزد؟!

ایمان به غیب، ایمانی برخاسته از عقلانیت

گفتیم که ایمان به غیب اساس دین&zwnj;داری است و بدون آن، دین&zwnj;داری معنا و مفهوم حقیقی خود را از دست
می&zwnj;دهد. حال پرسش مهم این است که ایمان به غیب، بر چه پایه&zwnj;ای استوار است؟ آیا انسان باید بدون
تکیه بر تعقل، تفکر و با بستن در پرسش&zwnj;گری، به غیب ایمان آورد؟ آنچنانکه ایمان در ادبیات مسیحی امری ورای

فهم، علم و تعقل است و اصلا گفته می&zwnj;شود: ایمان بیاور تا بدانی![۳]

یا این که ایمان به غیب باید بر پایه&zwnj;ی معرفت، علم و تعقل سامان یابد؟ آموزه&zwnj;های قرآن کریم، احادیث
پیشوایان دین و سبک هدایت&zwnj;گری آنان، ایمان مبتنی بر تعقل و تفهم را توصیه و تقدیس می&zwnj;کند. انبوهی
از آیات و روایات دینی بر اهمیت تعقل، تفکر و تأمل در حقایق هستی و وجود انسان، بهترین گواه بر این معناست. قرآن
زمین و  آسمان&zwnj;ها  آفرینش  در  که  کسانی   ... می&zwnj;فرماید:  خرد)  (صاحبان  اولواالالباب  توصیف  در 
می&zwnj;اندیشند (و محصول تفکر آنان این است که به حکمت و تدبیر و هدفمندی آفرینش ایمان آورده و با زبان جان و
تن می&zwnj;گویند:) خداوندگارا! تو این همه را باطل و بی&zwnj;هدف نیافریده&zwnj;ای! تنها پاک و منزه تویی! پس

ما را از کیفر آتش برهان![۴]

آیات پرشماری از قرآن کریم با الفاظ و الحان گوناگون، علم، فهم و تعقل را تکریم، و جهل، سفاهت و نادانی را تقبیح و
نکوهش کرده است.[۵] در روایات اهل&zwnj;بیت علیهم السلام تفکر، تعقل و پرسش&zwnj;گری جایگاه بلند و رفیعی
دارد؛ آنچنانکه لحظه&zwnj;ای تفکر، ارزش و پاداشی معادل هفتاد سال عبادت (عمر معمول یک انسان) یافته است.[۶]

بنابر این در دین اسلام، ساحت دین&zwnj;داری عاری از تفکر و تأمل نیست. اساسا دین&zwnj;داری تهی از معرفت، نه
سودمند است و نه مورد سفارش اسلام قرار گرفته است؛ بلکه عکس آن امر، یعنی دین&zwnj;داری عالمانه، تحسین و

توصیه شده است.

در آموزه&zwnj;های دینی علم، عالم، عقل و تعقل جایگاه بس بلند و با شکوهی دارد.[۷]از این رو ابدا از مؤمنان
خواسته نشده است به چیزی ایمان آورند که هیچ&zwnj;گونه آگاهی از آن ندارند. به عبارت دیگر از اهل ایمان خواسته
نشده است که بر خلاف عقل و منطق رفتار کنند؛ بلکه خواسته&zwnj;اند تا با تفکر و تأمل در هستی و سیر در آفاق و

انفس، به حقایق هستی ایمان آورده و منظومه ارزش&zwnj;های خود را بر محور این حقیقت&zwnj;ها سامان دهند.

گونه&zwnj;های مدرکات عقلی

عقل در مواجهه با مسائل گوناگون سه رویکرد کلی دارد: ۱. پسندکردن (عقل پسند)؛ ۲. گریختن (عقل&zwnj;گریز) و ۳.
ستیزه&zwnj;کردن (عقل&zwnj;ستیز). به عبارت دیگر برخی موضوعات در حیطه ادراک عقل قرار دارند و عقل با تأمل در
ماهیت و ادراک مختصات آن&zwnj; به شناخت و تصدیق&zwnj;شان مبادرت می&zwnj;ورزد. عالم ماده و برخی از
مختصات و پدیده&zwnj;های آن از سنخ مدرکات عقل&zwnj;پسند است. گاهی عقل پس از طرح موضوعی، آن را به

شدت مردود و باطل دانسته و با آن می&zwnj;ستیزد و وجود آن را ناممکن توصیف می&zwnj;کند.

به عنوان مثال اجتماع یا ارتفاع نقیضان ( مثل وجود و عدم) یا اجتماع متضادان (مثل سرما و گرما) از بارزترین مصادیق
انکار را   ;zwnj&آن وجود  عقل،  که  است  مسائلی  مسائل،  از  سوم  گروه  است.  عقل&zwnj;ستیز  موضوعات 
نمی&zwnj;کند؛ بلکه اصل وجود یا امکان وجودی آن&zwnj; را می&zwnj;پذیرد اما اعلام می&zwnj;کند که من از درک
حقیقت چنین مسائلی ناتوانم و ادراک آن&zwnj;ها به ابزارها و راه&zwnj;های دیگری نیازمند است. آن&zwnj;چه که
تحت عنوان غیب، در ادبیات دینی ما مطرح می&zwnj;شود، از گروه اول و سوم است؛ یعنی یا عقل آن را اثبات آن
می&zwnj;کند؛ هرچند حس، از تجربه آن ناتوان و ممنوع است و یا با اثبات امکان آن، خود را از ادراک حقیقت آن ناتوان

می&zwnj;بیند.

حقیقت وجود خداوند، معاد جسمانی، بهشت و جهنم، فرشتگان الاهی،... از این گروه&zwnj;اند. عقل از فهم حقیقت

4 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



آن&zwnj;ها ممنوع است؛ هرچند با برهان&zwnj;های خود، اصل وجود آن&zwnj;ها را می&zwnj;پذیرد. بنابراین علم به
غیب و ایمان به آن، گاه با اثبات صریح عقل صورت می&zwnj;گیرد؛ اگر چه درک کنه و حقیقت برخی از موجودات غیبی
،;zwnj&ها، خود را از ورود در حیطه ادراک کنه آن;zwnj&فراتر از توان عقل است و گاهی عقل، ضمن تأیید امکان وجود آن

ممنوع و ناتوان می&zwnj;یابد.

بنابر این، معارف و مسائل دینی که در حوزه امور غیبی قرار می&zwnj;گیرد یا عقل گریزند یا عقل پسند، و موردی
نیست که مشمول ستیز و انکار عقل واقع شود. از این رو ایمان به غیب در ادیان توحیدی و به خصوص دین اسلام، بر

پایه معرفت عقلی خالص و یا معرفتی مرکب از برهان عقلی و دلیل نقلی صورت می&zwnj;گیرد.

در هیچ موردی از مؤمنان خواسته نشده است که عقل خود را تعطیل کرده و با چشم&zwnj;ها و گوش&zwnj;های
بسته به چیزی که معرفتی به آن ندارند، ایمان آورند. قرآن کریم ضمن تحسین و تکریم تعقل و تفقه، از کسانی که با
دراختیار داشتن ابزار تفکر، از آن&zwnj;ها بهره لازم را نمی&zwnj;برند و صرفا در امور حسی و لذت&zwnj;های تنانه و

حیوانی خود را سرگرم کرده&zwnj;اند، به شدت انتقاد کرده است.[۸]

خاستگاه&zwnj;های ایمان به غیب

با یا  و  می&zwnj;گیرد  صورت  عقلی  خالص  برهان  با  یا  غیبی  امور  به  ایمان  که  شد  اشاره  پیش&zwnj;تر 
برهان&zwnj;هایی مرکب از مقدمات عقلی، نقلی و شهودی. اولین و اصلی&zwnj;ترین غیبی که انسان باید به آن

ایمان آورد تا در جرگه دین&zwnj;داران وارد شود، ایمان به وجود و یگانگی خداوند است.

این مسأله باید با برهان عقلی خالص و یا ترکیبی از برهان عقلی و کشفی صورت گیرد و استناد به مقدمات نقلی در آن
پیامبر پیامبری و شناخت اوصاف عام  اثبات اصل وجود و برخی صفات خداوند، نوبت به ضرورت  از  روا نیست. پس 

می&zwnj;رسد.

این دو مسأله نیز باید با ادله عقلی اثبات شوند تا راه را برای ورود در قلمرو دین و آموزه&zwnj;های وحیانی به روی
انسان بگشایند. از این جا به بعد هرآنچه از امور غیبی مطرح شده و خواسته می&zwnj;شود به اصل وجود و مختصات
آن&zwnj;ها ایمان بیاوریم، از ترکیب برهان&zwnj; عقلی و نقلی، اثبات و فهم می&zwnj;شود. برخی از امور غیبی هم
ممکن است برای عده&zwnj;ی کمی از مردم به واسطه شهود روحانی و مکاشفه قلبی اثبات شود؛ ولی همان

مشهودات و مکاشفات هم بدون پشتوانه&zwnj;های عقلی و نقلی، قابل استناد و اطمینان نیستند.

بنابراین ملاحظه می&zwnj;شود که نه تنها دین&zwnj;داری حقیقی بدون ایمان به غیب ممکن نیست و بدون آن به
دینداری&zwnj;ای سکولار و معنویتی روان&zwnj;شناختی دگرگون می&zwnj;شود. اما ایمان به غیب و اموری ماورای

عقل و حس، حتما با راهنمایی و روشن&zwnj;گری عقل و منطق تحقق می&zwnj;یابد.

علم غیب مخصوص خداست!

بر اساس استدلال&zwnj;های عقلی و فلسفی و تبیین&zwnj;های دینی، خداوند، که خود اصیل&zwnj;ترین امر غیبی،
بلکه غیب مطلق است و همه غیب&zwnj;ها و شهادت&zwnj;ها از وجود او می&zwnj;جوشد، تنها کسی است که به
غیب و باطن عالم اگاه است. همه غیب&zwnj;ها و مشهودها درمحضر اوست و اساسا هرچه برای ما غیب و پنهان

محسوب می&zwnj;شود، برای او آشکار و هویداست.

علت اصلی وجود امور غیبی، همانا محدودیت گستره وجودی ماست و هرچه بر این گستره افزوده شود، از شمار امور
غیبی هم کاسته می&zwnj;شود. خداوند که وجودش بی&zwnj;نهایت و محیط بر همه هستی است و همه اشیاء در

محضر او حاضر و او بر همه چیز شاهد و نگهبان است،[۹]

بر همه چیز علم حضوری قیومی دارد و ذره&zwnj;ای در عالم هستی از دایره علم او بیرون نیست. بنابر این خداوند ذاتا
علام&zwnj;الغیوب است؛ البته برخی از بندگان شایسته&zwnj; خداوند، به سبب قرب و ولایتی که نسبت به او دارند از
پاره&zwnj;ای از امور غیبی، که ادراک و اطلاعش برای عموم انسان&zwnj;ها حاصل نیست، برخوردارند.[۱۰]از این رو
کسانی (مانند پیامبران و امامان علیهم السلام) هم که عالم به غیب&zwnj;اند، در واقع، خداوند آن&zwnj;ها را از برخی

مسائل غیبی آگاه می&zwnj;کند و هیچ&zwnj;کس، جز خداوند، عالم به غیب نیست.

4 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



[۱] . الذین یؤمنون بالغیب و ... بقره / ۲

[۲] . البته پوشیده نیست که نظام حقوقی و فقهی دین اسلام، در طول نظام اخلاقی و برای تعمیق و گسترش نظام
به کارکرد نظام عملی دین، در حقیقت،  به عبارت دیگر  دارد.  قرار  اعتقادی  بنیادین  باورهای  بر  و مبتنی  اخلاقی، 
ریشه&zwnj;گرفتن خصلت&zwnj;های نیک و زدودن خصلت&zwnj;های بد و در نهایت، تقویت نظام باورمندی (ایمان)

انسان می&zwnj;انجامد.

[۳] . البته این سخن به یک معنا درست و به یک معنا، غلط است. اگر به این معناست که دین داری در ساحتی تهی از
هرگونه تعقل و آگاهی شکل می&zwnj;گیرد و نخست هرچه کتاب مقدس و کشیشان به شما می&zwnj;گویند، بدون
هرگونه تفکری بپذیرید و به آن ملتزم شوید تا آن را بفهمید، سخنی به غایت نادرست و باطل است. اما اگر منظور این
است که پاره&zwnj;ای از حقایق عالم (یا لایه&zwnj;های وجودی حقایق) تنها پس از ایمان به خداوند و حقایق تبیین

شده توسط دین، بر شما مکشوف می&zwnj;شود، سخنی به غایت درست و حکیمانه خواهد بود.

[۴] . الذین یتفکرون فی خلق السموات و الارض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانک فقنا عذاب النار آل عمران/۱۹۱

[۵] . محمد/۲۴

[۶] . تفکر ساعه خیر من عباده سبعین سنه (اوصاف الاشراف؛ ص ۴۳).

[۷] . برای مطالعه روایات به کتاب&zwnj;های اصول کافی، باب فضل العلم و کتاب منیه المرید، از شهید ثانی مراجعه
شود.

[۸] . و لقد ذرأنا لجهنم کثیرا من الجن و الانس لهم قلوب لا یفقهون بها و لهم اعین لایبصرون بها و لهم آذان لا یسمعون
بها اولئک کالانعام بل هم اضل اولئک هم الغافلون؛ و یقینا دوزخ را برای بسیاری از جنیان و انسان&zwnj;ها پدید
آورده&zwnj;ایم. آنانکه دل&zwnj;هایی داشتند که با آن نیاندیشیدند و چشم&zwnj;هایی که با آن&zwnj;ها ندیدند و
گوش&zwnj;هایی که با آن&zwnj;ها نشنیدند؛ آنان مانند چهارپایان و بلکه گمراه&zwnj;تر چهارپایانند، آنان همان غافلان

هستند.اعراف/۱۷۹

[۹] . ... اولم یکف بربک انه علی کل شیئ شهید؛ آیا برای خداوندگار تو همین بس نیست که بر همه چیز شاهد و گواه
است؛ فصلت/۵۳

[۱۰] . عالم الغیب فلا یظهر علی غیبه احدا الا من ارتضی من رسول ... ؛ جن/۲۷-۲۶

4 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


