
پنجشنبه 25 آبان 1396 - 12:05

گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی؛

حقیقت دین تولی و تبری است/ طرح خدای متعال برای عاقبت انسان

کارهای خوب و عبادات لوازمی دارد که باید به آن هم ملتزم شد. بعد از اظهار دوستی و مودت، تبری مطرح است.

حقیقت دین که تولی و تبری است را نباید سانسور کرد.

کارهای خوب و عبادات لوازمی دارد که باید به آن هم ملتزم شد. بعد از اظهار دوستی و مودت، تبری مطرح است.
حقیقت دین که تولی و تبری است را نباید سانسور کرد.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر گفتاری از آیت الله مرتضی تهرانی در مورد آیه &laquo;یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَیْکَ
مِنْ رَبِّکَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ یَعْصِمُکَ مِنَ النَّاسِ&raquo; (مائده-۶۷) است که در ادامه می خوانید؛

پیچیده بودن زندگی اولیا و مومنین با ناگواری&zwnj;ها و فلسفه&zwnj;ی آن

حق&zwnj;تعالی اولیاء  و  خدا  پیامبران  زندگی  استثناء،  بدون  تکوینی  قانون  یک  صورت  به  و  کلی  طور  به 
سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم و انسان&zwnj;های مؤمن واقعی از زمان حضرت آدم علی نبینا و آله و علیه السلام،
محفوف و پیچیده&zwnj;ی با بلاها و ناگواری&zwnj;ها و ناراحتی&zwnj;ها بوده است و همواره تا آخر دنیا چنین خواهد
بود. ممکن است این سؤال مطرح شود که چه مانعی دارد انسانِ نبیّ حق&zwnj;تعالی، ولیّ معصوم یا غیر معصوم
خدای متعال یا متدیّن واقعی باشد و در دنیا سختی بسیار تحمل نکند و بلاهای فراوان هم از سوی حق&zwnj;تعالی
متوجّه او نشود. جواب سوال در این نکته نهفته است که انسان از حضرت آدم ابوالبشر تا آخر، یک موجود دو بعدی است

که یک بعد او طبیعت و مادیّت و غرائز حیوانی از غضب و شهوت است.

اگر انسان بخواهد در طول زندگانی، خود را از ابعاد مادی و حیوانی پاکیزه و تزکیه کند و به حق&zwnj;تعالی نزدیک و
مشتاق لقاء حق&zwnj;تعالی شود حتماً باید این بعد ضعیف شود و مورد کنترل قرار گیرد. بدین ترتیب صاحب این بُعد، به
یک باور می&zwnj;رسد که اموری مانند جوانی، سلامتی، زن و فرزند، دوست و فامیل برای انسان نمی&zwnj;ماند و
تنها خدای متعال برای انسان خواهد ماند. در نتیجه طرح طول زندگی خود را به گونه&zwnj;ای می&zwnj;ریزد که رفتن

برای او آسان باشد و یاد مرگ او را خیلی نگران نکند.

اگر حق&zwnj;تعالی در تکوین و خلقت خود، این موجود به نام انسان را پیچیده&zwnj;ی با بلاها و ناراحتی&zwnj;ها
تصور و  نمی&zwnj;داد  رفتن  به  رضایت  و  عزرائیل  به حضرت  جان  راحتی  و  آسانی  به  انسان  نمی&zwnj;کرد، 
می&zwnj;کرد که دنیا خانه&zwnj;ی ابدی و همیشگی او است. طبق روایات بسیار آن چه برای انسان می&zwnj;ماند
و همراه او است و از او جدا نمی&zwnj;شود عمل است. تجربه هم نشان داده است که حتی عزیزترین نزدیکان فردی

که از دنیا رفته است به هیچ وجه نمی&zwnj;خواهند که با او دفن شوند.

طرح خدای متعال برای عاقبت انسان

در کرده است،  بعدی خلق  دو  را  او  چرا  و  ریخته  انسان  عاقبت  برای  متعال چه طرحی  که خدای  کرد  توجه  باید 
حالی&zwnj;که قدرت داشت که انسان را هم مانند حضرت جبرائیل و اسرافیل و عزرائیل و میکائیل و سایر فرشتگان،
تک بعدی خلق کند، تا مرتّب تقدیس و تحمید و عبادت و رکوع و سجود کنند. بر حسب نقل، شیطانِ رانده شده از درگاه
حق&zwnj;تعالی چهل-پنجاه هزار سال عبادت کرد. تا انسان خود را از صفات حیوانی و عوارض غرائز پاک نکند، آمادگی و

شایستگی عالم برزخ و قیامت را پیدا نمی&zwnj;کند.

عمر نسبتاً طولانی برای برخی انسان&zwnj;ها، مهلت حق&zwnj;تعالی و فرصتی است که او عطا کرده است. یکی از
معانی دنیا این است که با گذشت زمان، دوستان بسیار نزدیک و انسان&zwnj;های خوب و با محبّت یکدیگر را فراموش
می&zwnj;کنند و جویای حال دوست خود نمی&zwnj;شوند. تا انسان خود را از حیوانیّت و مادّیّت نجات ندهد و در عوالم
معنویت و روحانیت وارد نشود، طعم و شیرینی و حلاوت محبّت&zwnj;های انسانی-الهی به ذائقه&zwnj;اش وارد
اشتباه نیست،  پاره شدن  قابل  دیگری  و  من  دوستی  رشته  اظهار می&zwnj;کند  که  نمی&zwnj;شود. کسی 
بین در  نیست  شدن  قطع  قابل  که  انسانی-الهی  ارتباطات  کرد.  باور  را  حرف  این  نباید  و  می&zwnj;کند 
انسان&zwnj;هایی وجود دارد که حیوانیت و طبیعت را رها کرده و به دنیا فرموده&zwnj;اند: "یا دنیا غُرّی غَیری قد

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/180984/


طلّقتُکِ ثلاثاً". آن&zwnj;ها راست گفتند. در حالی که عمرشان تمام نشده بود، ارتباطات غیر الهی ایشان از اول منفی
بود و در وجودشان علاقه&zwnj;ای غیر از علاقه به حق&zwnj;تعالی و آن&zwnj;چه که او اراده فرموده بود وجود

نداشت.

همه&zwnj;ی پیامبران خدا سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین از آن هنگام که به خدای متعال عرض کردند
که تو خالق و اله ما و معبود ما هستی، کمر همّت بستند و مشقّت&zwnj;ها، ناراحتی&zwnj;ها، عذاب&zwnj;ها و
اکرم رسول  مقدس  وجود  یعنی  امکانی  جهان  شخصیت  اولین  کردند.  تحمّل  عمر  پایان  تا  را  دنیایی  بلاهای 
صلی&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله&zwnj;وسلم در تحمّل فشار و ورود فشارها و بلاها به وجود مقدس ایشان
جلوتر از دیگران بودند، تا آن جایی که خودشان فرمودند: "مَا أُوذِیَ نَبِیٌّ مِثْلَ مَا أُوذِیت". خوب&zwnj;های دنیا هم به
اندازه&zwnj;ی من اذیت نکشیده&zwnj;اند. زیرا خدای متعال اراده کرده بود که قرب و نزدیکی ایشان به خدای خود
بیشتر از سایرین باشد. بی&zwnj;اعتنایی ایشان به دنیای خود بیشتر بود، به همین دلیل باید اذیت بیشتری تحمل
کنند. همه&zwnj;ی انبیاء این&zwnj;گونه بودند و تا این بزرگان بلا نمی&zwnj;کشیدند شایستگی مقام نبوت و ولایت

الهیه را پیدا نمی&zwnj;کردند.

عدم امکان راحتی در هر دو دنیا

افرادی که ادعا می&zwnj;کنند ما مؤمن هستیم و پیرو اولیاء و انبیاء سلام&zwnj;الله&zwnj;علیهم&zwnj;اجمعین
هستیم نباید توقع داشته باشند و آرزو کنند که هم در این دنیا راحت باشند و هم هنگامی که مردند جزء مؤمنین و
راحت&zwnj;های آن دنیا باشند. این توقع بی&zwnj;جا است. این آرزو غیرمنطقی و غیرعاقلانه است. هر که بامش
بیش، برفش بیشتر. اگر انسان بخواهد مؤمن باشد، هر چه وسعت کار و زندگی او در این دنیا و در ابعاد دنیایی بیشتر
باشد، حتما بلای او و بلا کشیدن او بیشتر است. البته بسیاری از بلاها صدا ندارد و ناله فرد مورد ابتلا هم به گوش ما

نمی&zwnj;رسد. در نتیجه ما هم غفلت می&zwnj;کنیم.

مرتبا شیطان ما را از واقعیت&zwnj;ها و حقائق قیامت غافل نگه دارد تا نعوذبالله با محبت به غیر حق&zwnj;تعالی و
اولیاء او عمر را به پایان برسانیم. شکی نیست که محبت به چیزهایی که ارتباط با حق&zwnj;تعالی ندارد، انسان را
بیچاره می&zwnj;کند و این بیچارگی بعد از مردن انسان معلوم می&zwnj;شود. اگر انسان زرنگ باشد و قیامت را باور

داشته باشد، از اول نباید اجازه دهد که محبت او به چیزی آن&zwnj;قدر زیاد شود که نتواند از آن صرف نظر کند.

گروهی از دوستان مرحوم حاج آقا رضوان الله تعالی علیه ارادت ویژه&zwnj;ای به ابی&zwnj;عبدالله صلوات الله علیه
داشتند. این ارادت فوق&zwnj;العاده به آن ولی حق&zwnj;تعالی صلوات الله علیه موجب می&zwnj;شود که سنخیت
این انسان خوب با سید الشهداء صلوات الله علیه و بلاها و مصیبت&zwnj;هایی که آن حضرت کشیده بیشتر شود. به
عنوان نمونه یکی از این بنده&zwnj;های حق&zwnj;تعالی به گونه&zwnj;ای از دنیا رفت که در ساعات قبل از مرگ

مبتلا به تشنگی و عطش شد و با زبان و لب تشنه از دنیا رفت تا شباهت او به مولای خودش بیشتر از دیگران باشد.

اختیار از بزرگترین نعمت&zwnj;های خدای متعال

حکمت حق&zwnj;تعالی در این مورد بسیار وسیع است. برای درک اجمالی آن می&zwnj;توان به آیات مربوط به خلقت
حضرت آدم علی نبینا و آله و علیه السلام مراجعه کرد. ملائکه به حق&zwnj;تعالی عرض می&zwnj;کنند که چرا این
تحمید و  تقدیس  را  تو  ما خود،  را خلق می&zwnj;کنی؟  زمین می&zwnj;کند  در  و فساد  که خونریزی  موجودی 
می&zwnj;کنیم و ذکر و تسبیح می&zwnj;گوییم. حق&zwnj;تعالی دو جواب دربسته می&zwnj;دهد. اول آن که من
می&zwnj;خواهم خلیفه و جانشین در زمین داشته باشم و شما هیچکدام خلیفه و جانشین من نبوده&zwnj;اید. در
توضیح این فرموده&zwnj;ی حق&zwnj;تعالی می&zwnj;توان گفت که او نمی&zwnj;خواهد تسبیح&zwnj;گو اضافه

کند، بلکه می&zwnj;خواهد موجودی دارای اختیار خلق کند.

حضرت صادق صلوات الله علیه می&zwnj;فرمایند: از اعظم نعم حق&zwnj;تعالی اختیار است. نعمت اختیار است که بر
سر دوراهی&zwnj;ها، با استفاده از عقل، راه خوب را در مقابل انسان می&zwnj;گذارد، در حالی که فرشته چنین
نیست. وقتی انسان، با اراده و اختیار خود قرب حق&zwnj;تعالی را انتخاب و طبق آن عمل کرد، خلیفة&zwnj;الله
می&zwnj;شود. از جمله&zwnj;ی بعد در آیه&zwnj;ی کریمه مشخص می&zwnj;شود که حق&zwnj;تعالی با علم
َّ;zwnj&اند، لذا به ملائکه فرمود: " إِنِّی;zwnj&ها این جواب را نفهمیده;zwnj&دانست که فرشته;zwnj&الهی خود می
را او  خط  آخر  نکند،  منحرف  را  صراط مستقیم  و  نکند  کج  را  راه  انسان  اگر   ."َ;zwnj&تَعْلَمُون لاَ  مَا   ُ;zwnj&أَعْلَم

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;توان با یک لغت بیان کرد و آن کلمه&zwnj;ی خلیفة&zwnj;اللهی است. اما اگر راه کج به سوء اختیار و
بدسلیقگی انتخاب شد خدای متعال در یک جمله آن را توصیف می&zwnj;کند: "اولئک کَالْأَنْعامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبیلاً".
خلیفة&zwnj;الله فی&zwnj;الارض زیرا  کرد  را خلق  آدم&zwnj;نام  متعال  بدترند. خدای  چهارپا  از  این&zwnj;ها 
می&zwnj;خواست. به او این قدرت&zwnj;ها و نیروها و غرائزی را که فرشته&zwnj;ها ندارند، داد تا اگر آن&zwnj;ها را

در راه خوب خرج کند از فرشته بالاتر رود و اگر به راه بد خرج کند مصداق "کَالْأَنْعامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبیلاً" شود.

امکاناتی که در اختیار انسان قرار داده شده است، بعد از تولد از مادرش به تدریج فعلیت پیدا می&zwnj;کند. اعطای
تمام این قوا به انسان حکمت دارد. اگر آن&zwnj;ها را خوب یا بد مصرف کند نتیجه&zwnj;ی آن متوجه خود او است. اگر
خوش&zwnj;سلیقگی به خرج دهد بهره&zwnj;برداری خوب از آن می&zwnj;شود. اما اگر انسان بد شد به خودش بد
کرده است. "ما أَصابَکَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَ ما أَصابَکَ مِنْ سَیِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِکَ". اگر انسان بخواهد خود را در مفهوم
توحید فرو ببرد و قوی شود باید همواره این دو جمله از قرآن کریم را در باطن و ذهن خود مرور کند که هر چه خیر است از
سوی حق&zwnj;تعالی است و هر چه شر و بدی است از من است. این فکر بسیار خاصیت دارد و موجب پیشرفت

سریع می&zwnj;شود. قدرت شیطان هم نسبت به او کم می&zwnj;شود.

ساخته شدن جامعه&zwnj;ی انسانی با اجراء قانون

"یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَیْکَ مِنْ رَبِّکَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ"، "وَاللَّهُ یَعْصِمُکَ مِنَ النَّاسِ"، بلا می&zwnj;آید
اما مؤثر واقع نمی&zwnj;شود و جا نمی&zwnj;افتد. حسادت و تکبر دشمنان رسالت و اهل بیت صلوات الله علیهم
که بودند  کرده  مردم گوشزد  به  مقام رسالت  مورد  از صد  بیش  تبلیغ هم  آیه&zwnj;ی  از  قبل  کرد.  بروز  اجمعین 
همان&zwnj;گونه که رسالت من از خود من نیست آن&zwnj;که می&zwnj;خواهد این رسالت را ادامه دهد هم از سوی
حق&zwnj;تعالی است. رسالت به صورت قوه&zwnj;ی مقننه و امامت که مکمل و متمم رسالت است به صورت
قوه&zwnj;ی مجریه عمل می&zwnj;کند. اگر قوه&zwnj;ی مجریه نباشد نتیجه، هیچ خواهد بود، زیرا قانون به تنهایی

سازنده انسان و جامعه نیست. همواره اجراء قانون است که جامعه&zwnj;ی انسانی درست می&zwnj;کند.

حضرت نوح علی نبینا و آله و علیه السلام هفتصد و پنجاه سال مردم را از بت&zwnj;پرستی نهی کرد، اما یک نفر هم
ایمان نیاورد. البته افزایش استعداد، هوش و توجه مردم در زمان مقام رسالت نسبت به زمان حضرت نوح علیهما السلام
روشن است. اگر انسان قضاوت را به عقل دهد درمی&zwnj;یابد که با تمرکز، بیشتر و بهتر کار پیش می&zwnj;رود. اگر
توجه و محبت به چند چیز، و ذهن پراکنده باشد، انسان به نتیجه نمی&zwnj;رسد. حضرت یوسف سلام&zwnj;الله
علیه به دو جوان که در زندان به زیارت ایشان آمدند و سؤال داشتند فرمود: "ءَ أَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَیرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ".
مطلب برای اشخاص عاقل روشن است و نیاز به استدلال و برهان ندارد. پس توحید است که می&zwnj;تواند فرزندان
حضرت آدم را به جایی برساند و شرک چنین نیست. الان شاید شرک جلی در گوشه و کنار دنیا مانند هندوستان وجود
داشته باشد. اما شرک خفی مبتلابه بسیاری از افراد است که هم به خدای متعال اعتقاد دارند و هم عبادت&zwnj;ها را
انشاءالله برای حق&zwnj;تعالی انجام می&zwnj;دهند. البته باید موضوع اخلاص در آینده مورد بحث مفصل قرار گیرد اما
اجمالا می&zwnj;توان گفت، تا هنگامی که انسان در نگرش به پدیده&zwnj;های جهان هستی بصیرت پیدا نکند به

اخلاص نزدیک نمی&zwnj;شود.

ضرورت پرهیز از رذائل اخلاقی

ما از تکرارهایی که در کلمات بزرگان وجود دارد باید یاد بگیریم که حرف&zwnj;های خوب را گاهی تکرار کنیم تا دوستان
فراموش نکنند. سعی کنید رذائل اخلاقی را در وجودتان راه ندهید. در غیر این صورت مشکلات شما در پیمودن صراط
مستقیم و راه راست و نزدیک شدن به حق&zwnj;تعالی و آدم شدن چند هزار برابر می&zwnj;شود. باید رذائل اخلاقی
در وجود، کم و نابود شود. حسد، بخل، کینه نباشد. حبّ به دنیا و غیرحق&zwnj;تعالی بیشتر از آن مقداری نباشد که
خدای متعال در سوره&zwnj;ی مبارکه&zwnj;ی توبه فرموده است، تا مشمول "فَتَرَبَّصُوا حَتَّی یَأْتِیَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ" در آخر

آیه&zwnj;ی شریفه نشود. عدم تکرار مطالب منجر به فراموشی آن می&zwnj;شود.

هنگامی که روح مقدس مقام رسالت به عالم باقی رفت، "ارتد الناس بعد النبی الا ثلاث، یا الا خمس، یا الا سبع" و در
یک روایت "الا تسع" هم دارد. یک روز قبل از رحلت آن حضرت، خبر آوردند که فلانی به مسجد رفته و به جای شما نماز
برپا کرده است. حضرت به امیرالمؤمنین صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه و ابن عباس فرمودند که زیر بغل من را بگیرید و به
مسجد ببرید. ایشان با آن حال ضعف بدنی شدید که حتی پاهایشان روی زمین کشیده می&zwnj;شد به مسجد رفتند
و با دست مبارک خود آن فرد را در حال نماز کنار زدند و خودشان به نماز ایستادند و نماز را بدون مستحبات و در حداقل

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



لازم به جا آوردند. اولیاء خدا این&zwnj;گونه عمل کردند تا ما گمراه نشویم و باطل را به جای حق نگیریم.

همان افرادی که با حضرت نماز جماعت می&zwnj;خواندند با گذشت چند سال از رحلت، در برخورد با بدعتی که
گذاشته شده بود، گفتند: "هذه بِدعَةٌ اما نعم البدعة". این خوب بدعتی است. آن&zwnj;ها مفهوم دین و مقام نبوت و
رسالت را آن گونه که حق&zwnj;تعالی راضی است، نفهمیده بودند. معنی "وَمَا یَنْطِقُ عَنِ الْهَوَی إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْیٌ یُوحَی"
را نمی&zwnj;دانستند. من هر چه می&zwnj;گویم از خدای متعال می&zwnj;گویم و از خود نمی&zwnj;گویم، پس من
و شما حق نداریم بگوییم: "نعم البدعة" یا "بئس البدعة". این امر، به خدای متعال مربوط است. مانع فهم آن&zwnj;ها

صفات رذیله بود. غضب و شهوت و حسد و کبر و بخل و حب جاه و حب مال و پول، مغزشان را پر کرده بود.

تکرار صحنه ها توسط حق&zwnj;تعالی برای بیدار کردن مردم

خدای متعال صحنه&zwnj;ها را تکرار می&zwnj;کند که به تدریج مردم از خواب غفلت و خواب سنگین بیدار شوند.
حضرت در متن خطبه&zwnj;ی غدیریه حقیقتی را چندین بار تکرار کرده&zwnj;اند تا افراد با فهم کم هم متوجه شوند. ده
لله ابی&zwnj;عبدا هم  آن  ز  ا بعد  سال  ده  بودند.  ساکت  علیه  لله  ا صلوات  مجتبی  حضرت  سال 
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه ساکت بودند. سانحه&zwnj;ی کربلا در سنه&zwnj;ی شصت و یک تا رحلت حدود پنجاه
سال فاصله داشت. در سال شصت و یک سیدالشهداء صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه ملاحظه کردند که آن&zwnj;ها در
حال از بین بردن اصل و ریشه دین هستند. مانع بزرگ که وجود معاویه بود از بین رفت. خبر مرگ معاویه به مدینه رسید.
در آن هنگام پسرش یزید به شکار رفته بود. معاویه در وصیت&zwnj;نامه خود به او نوشته بود که با چند نفر از جمله

ابی&zwnj;عبدالله صلوات الله علیه درگیر نشو.

یزید به حاکم مدینه نوشت که برای من از ابی&zwnj;عبدالله صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیه رأی موافق بگیر. حضرت که
نمی&zwnj;خواستند به او به عنوان خلیفة رسول الله صلی الله علیه و آله و سلم رای موافق بدهند، شبانه به طرف
مکه حرکت کردند. در ماه ذی&zwnj;الحجة شصت در مکه دریافتند که می&zwnj;خواهند ایشان را به شهادت برسانند،
لذا تصمیم گرفتند که از مکه خارج شوند. یک بهانه و دلیل عقلایی ظاهری هم برای ایشان پیدا شد. اهل عراق از ایشان

دعوت کردند و امضاها را هم فرستادند که تشریف بیاورید و برای ما امامت کنید.

بر حسب نقل حضرت پانزدهم رمضان حضرت مسلم سلام الله علیه را به طرف عراق و کوفه فرستادند. دو راهنمای
ایشان راه را گم کردند و از تشنگی مردند. حضرت مسلم سلام الله علیه خود را به زحمت به روستایی رساند و آب تهیه
کرد و برای ابی&zwnj;عبدالله صلوات الله علیه نامه نوشت که مرا از مسافرت به کوفه معاف بدارید. حضرت مرقوم
فرمودند که حتما شما باید به کوفه بروید. ایشان نامه&zwnj;ای هم برای مردم کوفه نوشته بودند: "قد بَعَثتُ الیکم اخی
و ابن عمی و ثقتی من اهل بیتی مسلم بن عقیل" نائب خودم را به سوی شما فرستادم. حضرت مسلم حدود دوازدهم
شوال به کوفه رسید. علمای بزرگ مثل مفید نوشته&zwnj;اند که مردم سریعا با نماینده&zwnj;ی ابی&zwnj;عبدالله
صلوات&zwnj;الله&zwnj;علیهما بیعت کردند. البته این نکته در ذهن عابس بن شبیب و حبیب بن مظاهر بود که بیعت
مردم در شرائط سهل و آسان و راحت با حضرت مسلم، امتحان هم لازم دارد که معلوم نیست این بیعت کنندگان در آن

موفق شوند.

سرانجام با تهدیدات عبیدالله و ارعاب مردم، از هیجده هزار بیعت کننده حتی یک نفر هم باقی نماند. کارهای خوب و
عبادات لوازمی دارد که باید به آن هم ملتزم شد. بعد از اظهار دوستی و مودت، تبرا مطرح است. پس از برخورد خوب با
حضرت مسلم سلام&zwnj;الله&zwnj;علیه با حاکم و والی که یزید فرستاده است هم باید برخورد شود. حقیقت دین
از روابط نباید سانسور کرد. روابط اجتماعی خوب، لغت مسموم و غلطی است. اگر منظور  که تولا و تبرا است را 

اجتماعی این است که با دو نفری که با هم دشمنی دارند دوست باشی، این رفتار، انسانی، الهی و دینی نیست.

وقایع عاشورا تصادف نبود، بلکه تماما برنامه&zwnj;های خدای متعال و تکوین او بود. جلودار این برنامه سینه سپر کرد تا
به ما یاد دهد که ممکن است انسان از حیوانیت، از مادیت، از مال، از شهوت و غضب و از زن و فرزند بگذرد.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


