
چهار شنبه 17 آبان 1396 - 12:14

وساطت کشف و شهود در تفسیرهای عرفانی و باطنی، قرآنی نیست

حجتالاسلام جعفری معتقد است که وساطت کشف و شهود در تفسیرهای عرفانی و باطنی، قرآنی نیست و عرفان

مشروط به شرع است.

به دو دسته &laquo;تفسير ظاهر&raquo; و &laquo; تفسير  ;raquo&روش;laquo& از نظر را  قرآن كريم  تفسير 
باطن&raquo; تقسيم كرد&zwnj;ه&zwnj;اند. در این تفکيک مراد از تفاسير ظاهری، تفاسيری است که به طور عمده بر
مدلولی عرفی و منطقی كه از سوی سخنوران یک زبان امکان فهم داشته باشد ابتنا دارد. در مقابل تفاسير باطنی که
تفاسير عرفانی نيز خوانده می&zwnj;شود، منطق دیگری دارند. از نظر این تفاسير ورای ظاهر باطنی وجود دارد. اهل
تصوف و عرفان و اهل سلوك و شهود در تفسير عرفانی قرآن مسير متفاوتی را طی می&zwnj;کنند. مهم&zwnj;ترین
بحثی که در خصوص تفاسير عرفانی وجود دارد این است که تفاسير عرفانی از سه مبنای هستی&zwnj;شناخت،
معرفت&zwnj;شناختی و زبان&zwnj;شناختی برخوردارند. از نظر عارفان هستی، انسان و قرآن دارای جنبه&zwnj;های
ظاهری و باطنی هستند و نمی&zwnj;توان تنها به حقيقت اکتفا کرد و در واقع حقيقت ورای ظاهر قرار دارد، همچنين
ایشان برآنند که ظاهریون لفظ قرآن را می&zwnj;بينند و دست به تفسير می&zwnj;زنند و این در حالی است که عارفان
و سالکان طریق سير و سلوک نظر به معنا و باطن کتاب&zwnj;الله دارند و دست به تاویل می&zwnj;زنند. همچنين
عارفان بر روایاتی که دال بر بطون قرآن است، استناد فراوانی می&zwnj;كنند و در عمل، توقف در قشر قرآن را مانع
رسيدن آدمی به موفقيت و لب قرآن بر می&zwnj;شمارند. دعوت قرآن به عقل و حکمت پيرامون آیات الهی یکی از
ميان و  است  قرآن  درونی  و  باطنی  معانی  و  اسرار  به  رسيدن  برای  عارفان  اساسی  انگيزه&zwnj;های 
برداشت&zwnj;های مفسران در تفاسير عرفانی و باطنی که اشاری نيز خوانده می&zwnj;شود با خود قرآن نسبت و
رابطه وجود دارد. یک عارف بر آن است که به استفاده از آنچه مکاشبه می&zwnj;خواند، به واسطه توبه، رياضت و
تهذیب نفس، به باطن و سر قرآن دست یابد. حجت&zwnj;الاسلام و المسلمين یعقوب جعفری در مصاحبه با ایکنا بر آن
است که در تفاسير عرفانی معروف که ما می&zwnj;شناسيم چيزهایی تحت عنوان کشف و شهود می&zwnj;گویند
قرآن آیه  بفهمند،  را  آن  باید  معارفی است که همه  و  احکام  قرآن  یعنی  نيست.  قرآن  نظر  مورد  یقين  به طور  که 
می&zwnj;فرماید &laquo;وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ: و قطعا قرآن را براى پندآموزى آسان كرديم پس آيا
پندگيرنده&rlm;&zwnj;اى هست&raquo; (قمر، ۴۰) خداوند فهم قرآن را آسان قرار داده است که با تعقلی که در آیات
دیگر است، مردم به معنای آن پی ببرند. در پی مشروح گفت&zwnj;وگوی ایکنا با حجت&zwnj;الاسلام جعفری را

ملاحظه می&zwnj;کنيد:
خصوصيت اصلی تفسير عرفانی

حجت&zwnj;الاسلام یعقوب جعفری، صاحب تفسير کوثر، در گفت&zwnj;وگو با خبرگزاری ایکنا و در پاسخ به این پرسش
که خصوصيت اصلی تفسير عرفانی چيست؟ گفت: تفسير عرفانی یک روش و سبکی در تفسير قرآن است که در آن
عبور خودشان  قول  به  الفاظ  ظاهر  از  یعنی  می&zwnj;شود،  بيان  خاصی  عرفانی  معانی  یک  قرآنی  آیات  برای 

می&zwnj;کنند.
جعفری ادامه داد: البته تفسير عرفانی به این معنا وجود ندارد که از ائمه روایت شده باشد، آنها آیات را به صورت
معمولی معنا می&zwnj;کنند، البته به بطون قرآنی اشاره می&zwnj;کنند، اما آن برداشت عرفانی که مورد نظر ماست،
در روایات نمی&zwnj;بينيم، البته یک نکته&zwnj;های ظریف مربوط به اخلاق و این قبيل مسائل در روایت وجود دارد، اما

تفسير عرفانی به این معنای معمولی نداریم و یا خيلی کم داریم.
تفاوت ميان عرفان و صوفی&zwnj;گری

بيشتر البته  که  نوشته شده است  متعددی  تفاسير  و  بوده است  تاریخ  در طول  عرفانی  تفسير  کرد:  تصریح  وی 
این&zwnj;ها متعلق به صوفيه است. ما باید ميان صوفی&zwnj;گری و عرفان تفاوت قائل شویم. صوفی&zwnj;گری
مقبول نيست اما عرفان با شرایطی مقبول است. بيشتر تفاسير عرفانی از صوفی&zwnj;هاست، اما خوب بعضی از آنها
صوفی نيستند و در عين حال عرفانی هستند، مانند تفاسير ملاصدرا که تفسيرهای متعددی از برخی سوره&zwnj;ها

دارد و می&zwnj;توان گفت تفسير فلسفی و عرفانی است.
برخی از تفاسير صوفيه ضد&zwnj; قرآنی است

جعفری ادامه داد: تفاسيری مانند تفسير کشف المهجوب و تفاسير دیگر از صوفيه است و آنها را ما قبول نداریم و گاهی
رای به  تفسير  را  اینها  ما  و  است  قرآن  دیگر  آیات  و  اسلامی  ضرورت  که خلاف  است  مطالبی  این&zwnj;ها  در 
می&zwnj;دانيم و آن&zwnj; هم از بدترین نوع تفسير به رای زیرا بر خلاف نص صریح قرآن است. به همين خاطر است
که مطالعه تفسير عرفانی مشکل است و هر کسی نباید مطالعه کند، چون ممکن است دچار مشکلاتی باشد، از این رو
تفسير عرفانی را خيلی از آقایان اساسا قبول ندارند، اما می&zwnj;توان به صورت مشروط قبول کرد اما در عين حال باید
احتياط لازم را به عمل آورد و آن معانی عجيب و غریبی که در این تفاسير وجود دارد و مسلما مورد نظر قرآن نيست نباید

پذیرفته شود و انسان نباید به دام آن معانی و برداشت&zwnj;ها بيفتد.

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/180853/


صاحب تفسير کوثر در پاسخ به این پرسش که با توجه به اینکه برخی از مدافعين این تفسير که به بحث حب و فرقان در
قرآن و آیه&zwnj;ای مانند &laquo;يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا: اى كسانى كه ايمان آورده&zwnj; ايد
اگر از خدا پروا داريد براى شما [نيروى] تشخيص [حق از باطل] قرار مى&rlm;&zwnj;دهد&raquo; (انفال، ۲۹)، به عنوان
مبنای قرآنی این روش تفسيری اشاره می&zwnj;کنند، آیا روش قابل دفاع است؟ گفت: همان طور که اشاره شد ما به
صورت مشروط این روش را قبول داریم. در آیه مورد اشاره شده فرقان یعنی، تشخص حق و باطل که در انسان به واسطه
تقوا استعداد تشخص حق و باطل به وجود بياد، این&zwnj;ها هست و اساس دین همين است که تقوا در انسان، نوعی
اجتهاد و قوه تشخيص و تميز می&zwnj;دهد که حق و باطل بشناسد و اگر کسی واقعا تقوا داشته باشد در مواردی که

ممکن است اشتباه کند، خداوند به کمک او می&zwnj;آید. این مباحث درست است.
جعفری تصریح کرد: اما در تفاسير عرفانی معروف که ما می&zwnj;شناسيم چيزهایی تحت عنوان کشف و شهود
می&zwnj;گویند که به طور یقين مورد نظر قرآن نيست. یعنی قرآن احکام و معارفی است که همه باید آن را بفهمند، آیه
قرآن می&zwnj;فرماید &laquo;وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ: و قطعا قرآن را براى پندآموزى آسان كرديم پس
آيا پندگيرنده&rlm;&zwnj;اى هست&raquo; (قمر، ۴۰) خداوند فهم قرآن را آسان قرار داده است که با تعقلی که در
آیات دیگر است، مردم به معنای آن پی ببرند. اما اینکه یک آیه&zwnj;ای را تطبيق کنند به برخی از کشف و شهودهای
جعلی صوفيه، ما این ار قبول نداریم و این&zwnj;ها دور از شان قرآن است، اما تفاسير عرفانی که مبنای علمی داشته

باشد و از تصوف دور باشند معقول هستند.
صاحب تفسير کوثر در پاسخ به این پرسش که چقدر کشف و شهود می&zwnj;تواند مبنای تفسير قرار بگيرد؟ گفت:
کشف و شهود از نظر شریعت به هيچ وجه برای انسان حجت&zwnj;بخش نيست. یعنی در مسئله&zwnj;ای شرعی
اگر یک نفر مدعی باشد که برای من، در عالم عرفان، کشف و شهود شد که در این مسئله فقهی، حکم چنين است،
ابدا حجت نيست و هيچ فقيهی نمی&zwnj;تواند به این استناد کند، حتی کشف و شهود نه تنها برای دیگران حجت

نيست که برای خود شخص هم حجت نيست.
وی تصریح کرد: مثلا انسان در خواب ببيند که امام صادق(ع) حکم مسئله&zwnj;ای را به او بگوید، این برای خود فرد هم
حجت نيست. اگر چيزی از طریق به اصطلاح کشوف و شهود به دست آمد و جنبه عملی داشته باشد، حجت نيست،
بلکه تنها برای تهذیب نفس و معنویات و ... می&zwnj;تواند به کار رود و عيبی ندارد، اما نباید نتيجه عملی داشته باشد.
جعفری افزود: حتی نسخه&zwnj;هایی که آقایان می&zwnj;دهند، مثلا فلان ذکر و یا فلان کار را چند بار انجام بده، اگر
در متن روایات نيامده باشد، بدعت است و نباید به این&zwnj;ها اعتنا کرد که متاسفانه خيلی در جامعه ما و به خصوص
جوانان متداول شده است که فلان آقا نسخه می&zwnj;دهد که ۴۰ روز فلان عمل را انجام دهد، اگر این ریشه در روایات
و سخنان معصومين(ع) نداشته باشد و با کشف و شهود و مرید و مراد بازی به دست آمده باشد، برای ما قابل قبول

نيست، چون عبادات توقيفی است.
صاحب تفسير کوثر ادامه داد: در روایت آمده است که شخصی به خدمت امام صادق(ع) رفته بود، حضرت فرمود که شب
من که  طور  آن  گفت  حضرت  که  ربی  استغفرالله  می&zwnj;گفت  راوی  که  عليه  اتوب  و  استغفرلله  بگو  قدر 
می&zwnj;گویم. این است که عبادات و ریاضت&zwnj;&zwnj;هایی که می&zwnj;کشند این&zwnj;ها مبنای توقيفی
دارد و با کشف و شهود و خواب و ... به دست نمی&zwnj;آید و اگر کسی چنين عقيده&zwnj;ای داشته باشد خلاف
شرع است. اما اینکه انسان دنبال کارهای حلال برود، واجبات و مستحبات را انجام دهد خوب است و فایده دارد اما به

شرط اینکه خارج از دایره شرع و نص نباشد.
عرفان، مشروط به شرع است

وی در خصوص تفاسير مورد قبول عرفانی گفت: تفسير ملاصدرا و تفسير امام خمينی از سوی شخصيت&zwnj;های
دینی نوشته شده است که از مبانی شرع آگاه هستند و می&zwnj;توانند از اصطلاحات عرفا به کار ببرند اما هيچ وقت

نمی&zwnj;آیند چيزی را که در شرع نيست مطرح کرده و بدعت بگذارند.
صاحب تفسير کوثر تصریح کرد: تصریح به اینکه قرآن دارای بطون است در روایات است. ائمه گفته&zwnj;اند قرآن ظاهر و
هفت بطن دارد. اما انتقادی که می کنم از یک سری اعمالی است که مسلما جنبه عبادی دارد و در شرع هم به آنها
دستور داده نشده است و برخی به عنوان عرفان، از مرادشان می&zwnj;شنوند تا به جایی برسند، این&zwnj;ها

درست نيست و الا تفاسيری مانند تفاسير ملاصدرا و امام خمينی(ره) تفاسير علمی و مفيدی هستند.
جعفری در پاسخ به این پرسش که ملاک تفاسير عرفانی مفيد چيست؟ گفت: ملاک این نيست که آقایی که خيلی هم
آنهاست. افراد، سخنان خود  را قبول کنيم. ملاک در قضاوت در خصوص  آن  بگوید و ما  مهم و باسواد است چيزی 
ابن&zwnj; عربی را ما می&zwnj;بينيم در فصوص الحکم مطالبی گفته است که ظاهرش بر خلاف مسلمات اسلام
است. خوب ما بگویيم که ان شاالله نظرش درست است، نمی&zwnj;شود، چون در این صورت در خصوص هر چيزی

می&zwnj;توان این کار کرد. خلاصه ما معيارهایی در شرع داریم که باید تابع آنها باشيم.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


