
چهار شنبه 10 آبان 1396 - 09:21

تثلیث از منظر واژهشناسی و قرآن

تثلیث از ریشهی ثلث در لغت به معنای سه بخش کردن، سه یکی کردن، سه گوشه کردن و سه کردن است...

واژه&zwnj;شناسی
تثلیث از ریشه&zwnj;ی ثلث در لغت به معنای سه بخش کردن، سه یکی کردن، سه گوشه کردن و سه کردن است
(1) و در اصطلاح خدا را سه دانستن است، با این توضیح که پدر و پسر و روح&zwnj;القدس هر یک خدایند و به رغم
تمایز، سه خدا نیستند و در عین حال، صرفاً سه نام نیستند که هر یک در شرایط متفاوت بر خداوند اطلاق شده باشد،

همچنانکه هر یک از این سه، جنبه و جزوی از خداوند به شمار نمی&zwnj;آید.
واژه&zwnj;ی تثلیث معادلی است برای Trinity یا Divine Trinity که بر نوعی کثرت در الوهیت دلالت دارد. (2) در
کتاب&zwnj;های متقدم لغت &ndash; از جمله کتاب العین فراهیدی، معجم مقاییس اللغة ابن&zwnj;فارِس، صَحاح
اللغة جوهری، مصباح المنیر فیّومی و تاج&zwnj;العروس مرتضی زَبیدی &ndash; به واژه&zwnj;ی تثلیث در معنای
مسیحی آن اشاره نشده است، هر چند که در شرح مفهوم این اصطلاح، ذیل واژه&zwnj;ی سریانیِ اُقنوم و اقانیم
ثلاثه، مباحثی آمده است. در کتاب&zwnj;های لغت واژه&zwnj;ی اقنوم به معنای &laquo;اصل&raquo; آمده و رومی

دانسته شده است. (3) امروزه زبان&zwnj;شناسان، واژه&zwnj;ی اقنوم را سریانی می&zwnj;دانند.
در مواردی به معنای دیگر تثلیث اشاره شده است، از جمله اینکه نام مکانی در حجاز و در نزدیکی مکه، (4) و اصطلاحی
در نجوم و احکام نجوم است. هنگامی که فاصله&zwnj;ی دو ستاره (مثلاً ماه و خورشید) از هم به اندازه&zwnj;ی یک
سوم فلک &laquo;درجهraquo&120; باشد، این حالت تثلیث است و از نظر عالمان احکام نجوم دلالت بر سعدبودن و

دوستی تمام دارد. (5)
ظاهراً کاربرد اندک واژه&zwnj;ی تثلیث در کتاب&zwnj;های لغت و تفسیر، به علت ذکر نشدن آن در قرآن است؛ قرآن با
دو تعبیر &laquo;وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَثَةٌ&raquo; (6) و &laquo;لَّقَدْ كَفَرَ الَّذِینَ قَالُواْ إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ&raquo; (7) به اعتقاد
مسیحی تثلیث اشاره کرده است. شاید بتوان اولین کاربرد تثلیث را در آثار تفسیری، نقل قولی از ابن&zwnj;عباس
دانست؛ قرطبی در الجامع لاحکام القرآن (8) در تفسیر آیات مذکور قول ابن&zwnj;عباس را نقل و خود نیز واژه&zwnj;ی
تثلیث را به کار برده است. شیخ طوسی نیز در التبیان (9) و همچنین در تمهیدالاصول (10) این واژه را به کار برده است.
از دیگر منابع کلامی متقدم که این واژه در آنها به کار رفته، التمهید باقلانی (11) و المغنی قاضی عبدالجباربن احمد (12)

است. ظاهراً از قرن چهارم هجری به بعد کاربرد این واژه در متون اسلامی رایج شده است.
بحث قرآنی

قرآن براساس نظامی توحیدی، با صراحت و قاطعانه به انکار و نقد آموزه&zwnj;ی تثلیث پرداخته و با رد هرگونه اعتقاد به
الوهیت عیسی مسیح یا این همانیِ الله و مسیح، (13) این عقیده را کفرآمیز و شرک&zwnj;آلود (14) و غلوآمیز (15)
خوانده است. مفسران مراد از غلو را افراط و تفریط در حق عیسی مسیح دانسته&zwnj;اند که نصارا و یهود در تعظیم و

طعن بر وی بدان دچار شده&zwnj;اند (16).
در آیات دیگر، خداوند مسیحیان را از اعتقاد به سه تا بودن خداوند یا یکی از سه خدا بودن الله برحذر می&zwnj;دارد و
بیم می&zwnj;دهد. (17) پسر و زاییده&zwnj;ی خدا بودن عیسی را نیز به شدت انکار می&zwnj;کند. (18) نسبت
دادن فرزند به خدا را عقیده&zwnj;ای می&zwnj;داند که از فرط نادرستی و زشتی نزدیک است به از هم پاشیدن
آسمان&zwnj;ها و شکافتن زمین و فروپاشیدن کوه&zwnj;ها بینجامد. (19) علاوه بر اینها عیسی علیه&zwnj;السلام
هرگز از بندگی خدا استنکاف نداشته (20) و در روز قیامت خود را از اینکه مردم را به الوهیت خود و مادرش فراخوانده
باشد، مبرّا می&zwnj;داند. (21) نظر به این آیه، برخی مفسران در توضیح &laquo;إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ&raquo; عیسی و
آیه مُفاد  آنکه  توضیح   (22) کرده&zwnj;اند.  الوهیت معرفی  واجد  و  الله)  کنار  (در  تثلیث  دیگر  دو شخصِ  را  مریم 
می&zwnj;تواند ناظر به باور تثلیث نباشد، بلکه تنها بر منع انجام دادن اعمال عبادی در برابر عیسی و مریم به عنوان خدا
ناظر باشد، چنانکه نظریه&zwnj;ی &laquo;مادرِ خدا بودن مریم&raquo; (23) در قرن پنجم به تأیید کلیسا رسیده بود.
احتمال دیگر اینکه اقنوم دانستنِ مریم مستند به فرقه&zwnj;هایی در جزیرةالعرب، از جمله فرقه&zwnj;ی مریمیه و
بود و پرستش فرقه&zwnj;ی کولی&zwnj;ریدیه (24)، بوده است، به اعتقاد ایشان مریم ملکه&zwnj;ی بهشت 

می&zwnj;شد. (25)
به هر صورت اغلب مفسران، اعتقاد رایج مسیحیان را درباره&zwnj;ی تثلیث آورده بر این اساس کوشیده&zwnj;اند
آیه&zwnj;ی مذکور را توضیح دهند: تثلیث عبارت است از اعتقاد به سه اقنوم (اقانیم ثلاثه) که دارای جوهر واحدند. (26)
سه اقنوم تثلیث به ترتیب اب و ابن و روح&zwnj;القدس هستند (27) یا اب و مسیح و روح (28). برخی مفسران این سه
از دانسته&zwnj;اند. (29) فخررازی (30) مراد  و حیات)  و علم  (یا وجود  و علم  و حیات  را سه صفت وجود  اقنوم 

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/180701/


&laquo;اب&raquo; را ذات، &laquo;ابن&raquo; را کلمه و &laquo;روح&raquo; را حیات ذکر کرده، کلمه که همان کلام
الاهی است با جسد عیسی درآمیخته و ممزوج شده است (اختلاطَ الماءِ بالخَمرِ)؛ به این ترتیب، بحث از حلول خدا در

جسد عیسی یا اتحاد خدا باروح عیسی مطرح می&zwnj;شود. (31)
برخی مفسران در بحث از اقانیم به تفضیل آورده&zwnj;اند که به سبب خلط صفات و ذات، اصل اعتقادی تثلیث یا
بدیهیات عقلی همخوانی ندارد. ایشان اقنوم را صفتی می&zwnj;دانند که عبارت است از ظهور و بروز شیء و تجلی آن
بر غیر خود، در عین حال این صفت غیر از موصوف نیست، در حالی که آنچه مسیحیان در تبیین تثلیث، و توضیح اقانیم به
عنوان صفات مطرح می&zwnj;کنند در حقیقت، ذات هستند نه صفت. (32) در مقام تمثیل، این سه در یک به یک در سه
بودن به چراغ تشبیه شده است که سه جزء آن (روغن و پنبه و آتش) با چراغ یکی هستند، یا اینکه خورشید با سه جزء
جسم و نور و اشعه (یا حرارت) در عین واحد بودن متشکل از سه اصل است. در نقد تمثیل نخست گفته شده است که
چراغ، واحد است اما نه به معنای شیء واحد؛ به تعبیر دیگر، وحدت آن اعتباری است و در نقد تمثیل خورشید بحث از

جوهر و عرض مطرح است و این با وحدت خدا هرگز نمی&zwnj;خواند. (33)
در تفاسیر، علاوه بر اینکه بر تنافی این اعتقاد با بدیهیات عقلی تأکید شده، (34) در باب معجزات گفته&zwnj;اند که اگر
معجزه صاحب  که  نیز  دیگر  انبیای  باشد،  داشته  دلالت  او  الوهیت  بر  (علیه&zwnj;السلام)  عیسی  معجزات 
بوده&zwnj;اند، باید پسر خدا خوانده شوند و حال آنکه مسیحیان این نسبت را نمی&zwnj;پذیرند. (35) استناد به کتاب

مقدّس نیز با توجه به ادله&zwnj;ی تحریف (36) کتاب مقدّس پذیرفته نشده است. (37)
از مفسران متأخر، طباطبائی (38) به استناد سه انجیل هم&zwnj;نگر (مَتّی و لوقا و مَرقُس) که در آنها، برخلاف انجیل
یوحنا، بر الوهیت عیسی تصریح یا تأکید نشده، گفته است که نسبت فرزندخواندگی از باب شرافت و تبرک است یا مراد
آن است که اطاعت از عیسی به مثابه اطاعت از خداست. (39) همچنین سیدقطب و رشیدرضا (40) به تفضیل بحث

کرده&zwnj;اند که اعتقاد به تثلیث متأثر از اعتقادات و اساطیر یونانی و رومی و مصری و حتی هندی بوده است.
با این همه متضمن درباره&zwnj;ی تولد عیسی علیه&zwnj;السلام، بیان قرآن بر معجزه بودن آن صراحت دارد و 
هیچگونه نسبتی جز عبودیت و بنده&zwnj;ی الله بودن عیسی مسیح نیست. این ولادت با دو نظریه و آموزه&zwnj;ی
روح و کلمه مرتبط است، در برخی آیات بر روح و در پاره&zwnj;ای دیگر بر کلمه تأکید شده است، اما در آیه&zwnj;ی
آیات این  مجموعه&zwnj;ی  پایه&zwnj;ی  بر  است.  رفته  کار  به  توأمان  روح  و  کلمه  نساء،  117 سوره&zwnj;ی 
او به &laquo;روح از  را، که  از نظر قرآن چنین دانست که خدا فرشته&zwnj;ای  را  می&zwnj;توان ولادت عیسی 
raquo;&ای از خدا;zwnj&کلمه;laquo& تعبیر شده، فرو فرستاد (41) تا مریم را به فرزند بشارت دهد که ;raquo&ما
(raquo; (44&کُن;laquo& ی;zwnj&ای با دمیده شدن روح (43) و با گفتن کلمه;zwnj&42)) بود. این فرزند از مادر باکره

زاده شد.
اطلاق &laquo;کلمه&raquo; و &laquo;روح&raquo; بر عیسی (علیه&zwnj;السلام) در قرآن، بعضاً مورد سوءبرداشت و
استفاده&zwnj;ی مسیحیان در جهت تأیید اعتقاد به تثلیث قرار گرفته است. مثلاً تیموثی، اسقف نسطوریان، در مناظره
با مهدی عباسی، &laquo;کلمه&raquo; و &laquo;روح&raquo; قرآنی را ناظر به اقنوم دوم (عیسی) و اقنوم سوم
(روح&zwnj;القدس) دانسته است، (45) حال آنکه این دو تعبیر که در آیه&zwnj;ی 171 سوره&zwnj;ی نساء باهم

آمده&zwnj;اند، دقیقاً در سیاق نفی تثلیث و غلو نسبت به عیسی علیه&zwnj;السلام به کار رفته&zwnj;اند.
با مسیح  حضرت  از  هم  آل&zwnj;عمران  سوره&zwnj;ی   45 آیه&zwnj;ی  در  یاد شده،  آیه&zwnj;ی  بر  علاوه 
(46) دیگر  آیه&zwnj;ی  در چهار  واژه&zwnj;ی &laquo;کلمه&raquo; سخن گفته شده است. گفتنی است که 
واژه&zwnj;ی &laquo;کلمه&raquo; به کار رفته و مراد از آن مخلوقات و موجودات عالم است. به نوشته&zwnj;ی
طباطبایی laquo& (47);کلمات&raquo; در عرف قرآن ناظر به آیات و مخلوقاتی است که دلالت آنها بر ذات حق آشکار
است و بطلان و تغییری به آنها راه ندارد، مانند مسیح (علیه&zwnj;السلام) و موارد قضای حتمی. (48) نکته&zwnj;ی
درخور دقت آن است که در قرآن مخلوقات الاهی به طور عام به عنوان &laquo;کلمات&raquo; ذکر شده&zwnj;اند، اما از
این میان تنها از حضرت عیسی با عنوان &laquo;کلمه&raquo; نام برده شده است. راغب اصفهانی (49) این اختصاصِ
به ذکر را چنین توضیح داده که عیسی علیه&zwnj;السلام، طبق آیه&zwnj;ی 59 سوره&zwnj;ی آل&zwnj;عمران، با
کلمه&zwnj;ی &laquo;کن&raquo; خلق شده است. (50) فخررازی (51) استدلال راغب را با این بیان توضیح داده که
قرآنی تعبیر  بدینسان،   (52) خلق شد.  آفرینش  در  معمول  غیرطریق  از  و  نطفه  واسطه&zwnj;ی  بدون  عیسی 
&laquo;کلمه&raquo; به هیچ روی ناظر به اصطلاح مسیحی &laquo;کلمه&raquo; نیست. کلمه در مسیحیت همان
لوگوس و موجودی واقعی، مستقل و الوهی است که واسطه&zwnj;ای است میان خدا و جهان مادّی، (53) و در
عیسای تاریخی تجسد یافته است. در آیه&zwnj;ی 171 سوره&zwnj;ی نساء، از عیسی با تعبیر &laquo;روحی از
خدا&raquo; (روحٌ مِنهُ) یاد شده است. رشیدرضا (54) به برخی نصارا اشاره دارد که حرف جرّ &laquo;مِن&raquo; را در
تعبیرِ &laquo;روحُ منه&raquo; به معنای &laquo;بعض&raquo; می&zwnj;دانند، بدین معنا که عیسی جزوی از الله و
پسر اوست. در باب مدلول &laquo;روح&raquo; در این آیه، مفسران وجوه و آرای گوناگونی نقل و مطرح کرده&zwnj;اند:
روح به معنای امری در نهایتِ طهارت، (55) دمیدن (نفخه) جبرئیل، (56) و جبرئیل که در این صورت عطف به ضمیر فاعلی
;raquo&مِنه;laquo& به هر یک از این معانی که باشد، تعبیر ;raquo&روح;laquo& ست؛ (57) اما;raquo&القاها;laquo&

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



از باب تشریف و تفضیل است، همان&zwnj;گونه که در عبارت &laquo;هذه نعمةٌ من الله&raquo; (58) به معنای
&laquo;النعمة الکاملة است،&raquo; (59) یا مانند عبارت &laquo;اَلصَّوم لی&raquo; که گویای شأن رفیع روزه است.
(60) طباطبائی (61) با همان مبنا و معنای مختار در باب &laquo;کلمه&raquo;، نتیجه گرفته که عیسی همان روح

است.
در بسیاری از تفاسیر در شرح آرای گوناگون درباره&zwnj;ی اعتقاد به تثلیث، گزارش عقاید سه فرقه&zwnj;ی نصارا،

نسطوریان و یعقوبیان و ملکانیان ارائه و برخی اطلاعات تاریخی نیز داده شد است. (62)
از مجموع بیانات قرآن به دست می&zwnj;آید که قرآن با ارائه&zwnj;ی انسان&zwnj;شناسی و نجات&zwnj;شناسی
متفاوت با عهد جدید، آموزه&zwnj;های اساسی گناه اولیه و گناهکار بودن ذات بشر، تصلیب، فدیه و در نهایت تجسد و

تثلیث را به گونه&zwnj;ای بنیادین نقد می&zwnj;کند.

پی&zwnj;نوشت&zwnj;ها:

ذیل صفی&zwnj;پوری،  &laquo;تثلیث&raquo;؛  ذیل  ابن&zwnj;معروف،  لین،  116؛  ص   ،1 ج  1.بیهقی، 
.;raquo&تثلیث;laquo& ؛ ر.ک. ذیل دهخدا، ذیل;raquo&ثلث;laquo& ؛ نیز;raquo&ثلث;laquo&

2.ر.ک. د. اسلام، چاپ دوم، ذیل واژه.
raquo;،&قنم;laquo& ؛ مرتضی زبیدی، ذیل;raquo&قنم;laquo& 3.برای نمونه ر.ک. جوهری؛ فیروزآبادی؛ طریحی، ذیل

.;raquo&نسطوریه;&laquo
4.یاقوت حموی، ذیل مادّه.

5.صفی&zwnj;پوری، همان&zwnj;جا؛ مصفّی، ذیل &laquo;تثلیث&raquo;، &laquo;نظر&raquo;؛ نیز ر.ک. دهخدا،
همان&zwnj;جا.

6.نساء: 171.
7.مائده: 73.

8.ج 6، ص 23.
9.ذیل مائده: 73.

10.همو، شهیدالاصول، ص 94.
11.باقلانی، ص 82- 83، 85.

12. قاضی عبدالجبار، ج 5، ص 86 به بعد.
13. مائده:17، 72.

14. مائده: 72.
15.نساء: 171.

16.طبری، ذیل مائده: 73؛ طبرسی، ذیل نساء: 171؛ فخرازی، ج 11، ص 115؛ شوکانی، ج 1، ص 541.
17.نساء، 171؛ مائده: 73.

18. توبه: ndash; 31& 30؛ مائده: 75؛ مریم: 30؛ انبیاء: 26.
.ndash; 92& 88 :19.مریم

20.نساء: 172.
21.مائده: 116.

22. ابن&zwnj;کثیر، ذیل مائده: 73؛ شوکانی، ج 1، ص 541، نیز ر.ک. فخررازی، ج 12، ص 59.
theotokos.23

Collyridians.24
25.وات، ص 39.

26.طبری، همان&zwnj;جا؛ طوسی، ذیل مائده: ndash; 73& 72؛ فخر رازی، ج 11، ص 116؛ قرطبی، ج 6، ص 23.
27.طوسی؛ طبرسی، همان&zwnj;جاها؛ فخر رازی، ج 12، ص 60؛ شوکانی، ج 1، ص 64 ،541.

28. قرطبی، ج 6، ص 23.
29. برای نمونه ر.ک. قرطبی، همان&zwnj;جا؛ شوکانی، ج 1، ص 541؛ طباطبائی، ذیل مائده: 116.

30.فخر رازی، همان&zwnj;جا.
31. نیز ر.ک. همان&zwnj;، ج 11، ص 115؛ ابن&zwnj;کثیر، همان&zwnj;جا.

32. برای نمونه ر.ک. فخررازی، ج 11، ص 116؛ طباطبائی، همان&zwnj;جا.
33. ر.ک. طوسی، ذیل نساء: 171؛ فخر رازی، ج 12، ص 60.

34. برای نمونه. ر.ک. فخررازی، ج 11، ص 116، ج 12، ص 60؛ طباطبائی، همان&zwnj;جا.
35.ر.ک. قرطبی، ج 6، ص 23؛ طباطبائی، همان&zwnj;جا.

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



.;raquo&تحریف;laquo& ی جهان اسلام، ذیل;zwnj&36. ر.ک. دانشنامه
37. ر.ک. شوکانی، ج 1، ص 116؛ قطب، ذیل نساء: 171.

38.همان&zwnj;جا.
39.نیز ر.ک. رشیدرضا، ذیل نساء: 171.

40.ذیل نساء: 171.
41. مریم: 17.

42. آل&zwnj;عمران: 39، 45.
43. انبیاء: 91: تحریم: 12.

44. آل&zwnj;عمران: 47؛ مریم: 35؛ بقره: 117.
45. ر.ک. <نخستین مناظرات مسیحیان و مسلمانان>، ص 180-181؛ گاردیه و قنواتی، ج 1، ص 62-61.

46. از جمله کهف: 109؛ لقمان: 27.
47.ذیل کهف: 109.

.ndash; 7& 5 48.نیر ر.ک. صدرالدین شیرازی، سفر سوم، ج 2 ص
.;raquo&کلم;laquo& 49.ذیل

50.نیز ر.ک. طبرسی که ذیل آیه&zwnj;ی 59 سوره&zwnj;ی آل&zwnj;عمران نزدیک به همین بیان را قَتاده و حسن
بصری نقل کرده او آن را ترجیح داده است.

.ndash; 80& 79 51. ج 8، ص
52. نیز ر.ک. طباطبائی، ذیل آل&zwnj;عمران: 59.

53.انجیل یوحنا، 1: 3.
54. ذیل نساء: 171.

55. فخررازی، ج 11، ص 115.
56. همان&zwnj;جا؛ رشیدرضا، همان&zwnj;جا.

57. طبرسی، ذیل نساء: 171.
58.ر.ک. بقره: 174.

59. فخررازی، ج 11، ص 116.
60. طبرسی، همان&zwnj;جا.

61. ذیل نساء: 171.
62. برای نمونه ر.ک. قرطبی، ج 6، ص 23؛ ابن&zwnj;کثیر، ذیل مائده: 17.

منابع تحقیق :
خواننده گرامی! منابع مقاله را در نسخه چاپی ملاحظه فرمایید.

منبع مقاله :
طارمی&zwnj;راد، حسن؛ [و ... دیگران] (1389)، توحید، ثنویت، تثلیث، تهران: نشر کتاب مرجع، چاپ اول.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


