
سه شنبه 18 مهر 1396 - 10:18

برشی از کتاب مراحل اخلاق در قرآن؛

اولین مرحله برای سالکان راه حق، گناهزدایی است

گناه، مانع راه و اولین مرحله از مانعزدایی برای سالکانِ راه، گناه زدایی است. با توبه، دنباله گناه قطع می گردد.

گناه، مانع راه و اولین مرحله از مانع&zwnj;زدایی برای سالکانِ راه، گناه زدایی است. با توبه، دنباله گناه قطع می
&rlm;گردد.

به گزارش خبرگزاری مهر، صاحب&zwnj;نظران علم اخلاق برآنند که بخشهای آغازین علم اخلاق را آشنایی با رذایل
اخلاقی و راه های زدودن آنها تشکیل می &rlm;دهد؛ انسان، نخست باید رذایل اخلاقی و نفسانی را شناسایی و آنها
را &laquo;دفعاً&raquo; یا &laquo;رفعاً&raquo; طرد کند؛ به این معنا که، اگر ندارد، بکوشد به آنها مبتلا نشود و اگر به
آنها آلوده است، تلاش کند آنها را برطرف کند. آشنایی با رذایل اخلاقی برای طبیب روح، درست مانند آشنایی با سموم
برای طبیب جسم لازم و سودمند است؛ تا خود به آنها مبتلا نشود و به دیگران نیز هشدار دهد تا به آن دچار نشوند و اگر
دچار شدند، راه درمان را به آنان نشان دهد و آنان را درمان کند. در ادامه مباحث گذشته که به موانع نظری و عملی سیر

و سلوک اختصاص داشت، اینبار به مراحل مانع زدایی از سیر و سلوک می پردازیم.

;raquo&توبه;laquo&

سیر و سلوک الی الله درجات و مراتب گوناگونی دارد که باید یکی پس از دیگری پیموده شود؛ اما پیش از پیمودن آن
مراحل باید با توبه مانع را برداشت. اولین مرحله از مانع&zwnj;زدایی برای سالکان راه، گناه&zwnj;زدایی است؛ چون

گناه نه تنها مایه ورود به جهنّم است، بلکه مانع انجام کار خیر در دنیا نیز خواهد شد.

امام صادق (علیه السلام) می&zwnj;فرماید: اثر گناه این است که انسان را از عبادت، محروم می&zwnj;کند. گاهی
انسان، در روز به گناهی مبتلا می&zwnj;شود و بر اثر آن از شب زنده&zwnj;داری و نماز شب محروم می&zwnj;گردد؛
گناه در کارهای خیر، مانند کارد تیز در گوشت اثر دارد: &laquo;إنّ الرّجل لیذنب الذنب فیحرم صلاة اللیل وإنّ عمل
السیی&rlm;ء أسرع فی صاحبه من السّکین فی اللّحم&raquo;[۱]. همان گونه که کارد در گوشت نفوذ کرده، آن را
قطعه قطعه می&zwnj;کند، گناه نیز اطاعت را قطعه قطعه می&zwnj;کند. البته گاهی انسان، گناه می&zwnj;کند و با
کار خیر و اطاعت، آن گناه را ترمیم می&zwnj;کند، ولی این در صورتی است که روح ایمانی شخص، قوی و آن گناه،
ضعیف باشد؛ امّا در حال عادی برای توده مردم، گناه مانع انجام کار خیر می&zwnj;شود. در نتیجه خود گناه رشد

می&zwnj;کند و آنگاه نه تنها برکات معنوی بلکه برکات مادّی هم از انسان گرفته می&zwnj;شود.

آنچه در قرآن کریم آمده است: ﴿وَلَوْ أنَّ أهلَ القُری امَنُوا وَاتّقوا لَفَتحنا علیهم برکاتٍ من السّماء وَالأرض ولکن کذّبوا
فَأَخَذْناهم بما کانوا یکسبون﴾[۲]، این دو مطلب را به همراه دارد و یک نوع تلازم وجودی و عدمی را بازگو می&zwnj;کند؛
یعنی، بین ایمان و تقوا از یک سو و بین نزول برکات الهی از سوی دیگر، تلازم وجودی و بین ترک تقوا از یک سو و بین
قطع رحمت و برکات الهی از سوی دیگر تلازم عدمی برقرار است. امام صادق (علیه السّلام) می&zwnj;فرماید: خداوند
هر سال باران را به اندازه لازم می&zwnj;فرستد، ولی اگر مردم سرزمینی، تبهکار باشند، دستور می&zwnj;دهد که این
باران در مناطقی فرو بریزد که به حال آنها سودمند نباشد: &laquo;ما من سنة أقل مطراً من سنةٍ ولکنّ الله تعالی یضعه
حیث یشاء، إنّ الله تعالی إذا عمل قوم بالمعاصی، صرف عنهم ما کان قدّره لهم من المطرفی تلک السنة إلی غیرهم

.[raquo;[۳&...وإلی الفیافی والبحار والجبال

حجاب گناه

در تطبیق و تفسیر گناه با دقت و تأمل بیشتر، معانی لطیف&zwnj;تری نصیب انسان می&zwnj;شود. به گونه&zwnj;ای
که مکروهات و حتی مباحات را هم گناه، تلقّی می&zwnj;کند؛ البته نه گناهی که مایه سقوط از عدالت فقهی و سقوط
در جهنّم باشد؛ بلکه به این معنا که اگر آن را انجام بدهد و به آن مبتلا شود، از فضایل عقلی، محروم می&zwnj;شود.
چنین انسانی گاهی فضایل را هم حجاب می&zwnj;داند؛ نه برای این که اینها شرعاً نارواست؛ بلکه چون رؤیت و
سرگرمی به اینها نمی&zwnj;گذارد انسان به &laquo;أمّ الفضائل&raquo; راه پیدا کند و به طور کلّی هر مرتبه پایین
نسبت به عالی، حجاب می&zwnj;شود تا به اسماء و اوصاف الهی برسد که در آن&zwnj;جا سخن از حجاب نوری

5 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/180303/


است؛ به این معنا که، اسماء و صفات فعلی، حجاب اسماء و صفات ذاتی و اسماء و صفات ذاتی، حجاب خود ذاتند. البته
ذات، حجاب محض است و کسی به آن جا راه ندارد.

توبه عام و خاص

توبه در لغت به معنای رجوع است؛ وقتی &laquo;بنده&raquo; به مولای خود بر می&rlm;گردد، می&rlm;گویند
&laquo;توبه&raquo; کرده است. ذات اقدس اله در قرآن کریم به همه مؤمنان دستور توبه می&rlm;دهد: ﴿وتوبوا الی
الله جمیعاً أیه المؤمنون لعلکم تفلحون﴾[۴]؛ یعنی، ای مؤمنان! به سوی حق توبه کنید تا فلاح و رستگاری، نصیب شما
بشود. البته باید توجه داشت که توبه، بین معنای لغوی و معنای اصطلاحی و همچنین بین مراحل سه گانه&zwnj;ای که
برای آن ذکر کرده&zwnj;اند، مشترک معنوی است، نه لفظی و همه اینها مصادیق آن معنای جامع است: توبه چون به
معنای رجوع است، گاهی رجوع از معصیت به اطاعت، گاهی رجوع از مخالفت به موافقت، گاهی رجوع از &laquo;ترک

اولی&raquo; به &laquo;اولی&raquo; و گاهی رجوع از غیر خدا به خداست.

مرحله اوّل توبه که توبه عمومی و به اصطلاح، &laquo;توبه عوام&raquo; است آن است که انسانِ معصیت کار از
به&zwnj;شمار  ;raquo&عوام;laquo& از  حقیقت  در  باشد،  عالم  چه  اگر  گناهکار  بردارد.  دست  خود  تبهکاری 
مقابل در  بلکه  نیست؛   ;raquo&علما;laquo& مقابل  در  جا  این  در   ;raquo&عوام;laquo& چون  می&zwnj;آید. 
&laquo;عقلا&raquo; است. بنابراین، کسی که اهل گناه باشد، عامی است گرچه تحصیل حوزوی یا دانشگاهی داشته
از &laquo;ترک مستحبّ و پرهیز  توبه خواص،  امّا  بپرهیزند؛  گناه  از  که  آن است  عوام  توبه  تقدیر،  به هر  باشد. 
اولی&raquo; است؛ یعنی، اگر بعضی از امور مستحب مانند نماز شب و صدقه اول ماه را ترک کرده باشد از آن توبه کند
و از این رقیقتر آن است که انسان از ترک کاری که مستحب شرعی نیست ولی محبوب ارشادی است توبه کند و از
اینها رقیقتر هم آن است که او هیچ خلافی نکند، بلکه همه احکام الهی را بشناسد و انجام دهد، ولی در عین حال از

توجه به ماسوی الله توبه کند که بعد توضیح داده می&zwnj;شود.

شیطان در کمین انسان است و هرگز او را در خواب و بیداری رها نمی&rlm;کند و می&rlm;کوشد تا انسان از فضیلت باز
بماند. اگر بتواند، او را به حرام و اگر نشد به ارتکاب مکروه سرگرم کند و اگر موفق نشود کسی را به مکروه مبتلا کند، او
را به ترک مستحب مبتلا او  نیافت،  این زمینه هم توفیقی  اگر در  را ترک کند، و  تا واجب  را سرگرم می&rlm;کند 
می&rlm;کند، و اگر این گونه از امور هم در دسترس شیطان قرار نگرفت، سعی می&rlm;کند تا انسان را به بعضی از
تلاش گاهی  بماند؛ همچنین  باز  مهمتر  یا مستحبهای  واجبها  از  او  تا  کند  مهمّ، مشغول  یا مستحبهای  واجبها 
می&rlm;کند تا انسان، سرگرم مباح بشود تا با گذراندن وقت در مباح از مستحب و &laquo;اَوْلی&raquo; باز بماند، و
اگر در این امور هم موفق نشد، می&rlm;کوشد تا انسان را از توجّه به الله باز دارد؛ یعنی، او را به غیر خدا مشغول کند؛
مانند انجام عبادت برای پرهیز از جهنّم یا اشتیاق به بهشت؛ زیرا برای سالکان کوی حق، این نجات از جهنّم و یا اشتیاق

به بهشت هم خار راه است.

توبه و ترمیم گذشته

پس، توبه افراد عامی به این است که مستحب را بشناسند و انجام بدهند و حرام و مکروه را بشناسند و انجام ندهند و
نسبت به گذشته جداً پشیمان باشند و آن را ترمیم کنند و نسبت به آینده هم عزم قطعی بر ترک خلاف داشته باشند
که البته ترمیم گذشته، کار آسانی نیست؛ زیرا ترمیم تنها به پشیمانی از گذشته زشت، نیست، بلکه حقوق فراوانی
دارد که آنها را هم باید ترمیم کرد و آن این است که اگر کسی در گذشته، کار بدی کرده، اگر آن کار، حق الله باشد، به

دو شخص و اگر حق الناس باشد، به سه شخص ظلم کرده است:

کسی که حق، عرض یا مال او تلف شده و از بین رفته است.

امر خدا که اطاعت نشده است؛ چون خدا تضییع حقوق دیگران را تحریم کرده است.

خود گناهکار؛ زیرا او با این کار، روح خویش را آزرده و به آن آسیب رسانده استگ و با توجه به این که روح و بدن، چند
صباحی مجاور و همسایه همند ولی به تدریج، روح همسایه خود را ترک و به دیار خود سفر می&rlm;کند، بنابراین، بدن
نباید بر اثر اشتیاق به لذایذ، همسایه خود را آزرده خاطر کند؛ اما ترمیم حق دیگران چندان دشوار نیست، ولی تأمین

رضای الهی و تطهیر قلب آلوده کار آسانی نیست.

5 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



شستشوی دل کار دشواری است؛ از این رو در ادعیه، به ما آموخته&zwnj;اند تا بگوییم: &laquo;اللهم طهّرنی فیه من
الدنس والاقذار&raquo;[۵]؛ پروردگارا! ما را از پلیدیها و آلودگیها پاک کن، یا بگوییم: &laquo;اللهم اغسلنی فیه من

الذنوب وطهّرنی فیه من العیوب&raquo;[۶]؛ خدایا! ما را از گناهان و عیبها، شستشو بده.

ما باید این حقیقت را دریابیم که گناه واقعاً چرک و &laquo;رین&raquo; است و روح را تیره می&rlm;کند. انسان بر اثر
گناه، نه خواب خوبی دارد تا در رؤیا معرفتی نصیب وی شود و نه بیداری خوبی دارد تا بتواند علم درستی را کشف و
تعلیم صحیحی را نصیب دیگران کند. بنابراین، اگر روح تیره شود، بسیاری از اسرار از او نهفته است. روحی که خدا آن را
منبع الهام قرار داده و به آن سوگند یاد کرده است: ﴿ونفس وما سوّیها٭ فالهمها فجورها وتقویها﴾[۷]، چنانکه به خورشید،
ماه، روز، شب، آسمان و زمین سوگند یاد کرده است: ﴿والشمس وضحها ٭ والقمر اذا تلها ٭ والنهار اذا جلّها ٭ واللیل اذا
یغشها ٭ والسّماء وما بنها ٭ والارض وما طحها﴾[۸]؛ همان گونه که خورشید و تابش آن، ماه و فروزش آن، روشنایی روز،
تاریکی شب و برپایی آسمان و زمین، از سوی ذات اقدس اله اموری دایمی است، الهام به نفس از ناحیه او نیز دائمی
است، ولی شنونده این صدا کم است؛ زیرا ما از خودمان آن قدر صدا به گوش جانمان می&rlm;رسانیم که صدای حق

شنیده نمی&rlm;شود، و گرنه او همواره با جان ما سخن می&rlm;گوید.

این که گفتند سالک، کم سخن و مواظب خوراکش باشد، برای همین است که صدای الهامهای الهی را بشنود؛ چون اگر
کسی بخواهد صدای دوری را بشنود، ناچار است که خود ساکت باشد و حرف نزند. به هر تقدیر توبه برای عوام همین
است و توبه &laquo;خواص&raquo; هم پرهیز از &laquo;ترک اولی&raquo; است؛ به این معنا که، انسان ترک اولی را

نسبت به گذشته، جبران و نسبت به حال ترک کند و نسبت به آینده تصمیم بگیرد که مبتلا نشود.

توبه اخصّ

اما توبه &laquo;اخص&raquo; توبه از توجه به غیر خداست؛ چنانکه پیغمبر اکرم&rlm;(صلّی الله علیه وآله وسلّم)
فرمود: &laquo;إنه لیغان علی قلبی وإنی لأستغفر بالنّهار سبعین مرة&raquo;[۹]. گاهی انسان در صحنه قلب خود،
نوعی گرفتگی مشاهده می&rlm;کند، مثل این که ابری فضای دل را پوشانده است و نمی&rlm;داند چگونه آن را بزداید.
از این رو به فکر می&zwnj;فتد تا در مزرعه یا در پارکی قدم بزند؛ در کنار رودی بنشیند و یا با دوست خودسخن بگوید.
آنگاه خیال می&rlm;کند آن ابر، برطرف شده است؛ در حالی که چنین نیست و آن ابر غلیظ شده و جلو دید او را گرفته
است و دیگر تشخیص نمی&rlm;دهد که در فضای تیره زندگی می&rlm;کند. گاهی انسان خیال می&rlm;کند که با

جلسات اُنس و فُکاهیات، ابر زدایی یا غبار روبی می&rlm;شود؛ در صورتی که چنین نیست.

پیغمبر اکرم (صلّی الله علیه وآله وسلّم) می&rlm;فرماید: من در هر روز هفتاد بار استغفار می&rlm;کنم؛ یعنی
&laquo;خلیفة الله&raquo; و &laquo;انسان کامل&raquo;، هر روز هفتاد بار استغفار می&rlm;کند که مبادا این ابرها
فضای دل را بگیرد. البته استغفار برای انسان کامل در حقیقت، &laquo;دفع&raquo; است نه &laquo;رفع&raquo;؛ او
استغفار می&rlm;کند تا ابر، جلو دید دل را نگیرد؛ نه این که بخواهد ابرهای موجود را برطرف کند؛ زیرا توجه به غیر خدا
مانند توجه به فرشته&rlm;ها یا توجه به خود وحی و یا نبوّت، حجاب است و به فرموده مرحوم سید حیدر آملی اگر
پیامبران به مقام شامخ رسالت، نبوّت، خلافت و یا ولایتشان توجه بکنند، این خود، حجاب است[۱۰]. زیرا محضر امن خدا
جز شهود او چیز دیگری را نمی&rlm;پذیرد. بنابراین، همواره استغفار انبیا برای این است که آنان این گونه از توجّهات را

دفع کنند.

تذکّر: دفع حجاب که هدف استغفار انسان کامل است اعم از حجاب ظلمانی و حجاب نورانی است، آنان از حجاب
ظلمانی منزّهند و از این رو همان طور که رفع حجاب ظلمانی برای آنان مطرح نیست، دفع آن هم مورد اهتمام آنها
نخواهد بود؛ چون با ورود در حصن توحید ناب از گزند حجاب ظلمانی مصونند و عمده کوشش آنان دفع حجابهای نورانی

است.

توبه، بازگشت به صراط مستقیم

،[raquo;[۱۱&الیمین والشّمال مضلّة والطریق الوسطی هی الجّادة;laquo& :(سلام الله علیه) سخن نورانی امام علی
راه تائبان و همچنین توبه عوام، خواص و اخصّ را مشخص می&rlm;کند:

توبه عوام این است که آنان از چپ و راست که معصیت است، به وسط راه که صراط مستقیم است برگردند.

5 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



توبه خواص این است که فعل مکروه یا ترک مستحب را &laquo;مَضَلّه&raquo; و گمراهی بدانند و آن را رها کنند و
&laquo;وُسْطی&raquo; که فعل مستحب و ترک مکروه است، &laquo;جاده&raquo; و صراط مستقیم بدانند و به آن

توجه کنند.

توبه اخص توبه از توجّه به غیر خدا مانند توجّه به جلال و جمال حق و یا توجه به نجات از جهنم و شوق به بهشت است
که نزد گروه سوم &laquo;مَضَلَّه&raquo; و گمراهی به&zwnj;شمار می&zwnj;رود و &laquo;وُسْطی&raquo; که توجه

به &laquo;الله&raquo; است &laquo;جاده&raquo; و صراط مستقیم است.

کمیت و کیفیت توبه

توبه، کمیت و کیفیتی دارد. کمیت توبه آن است که قرآن کریم به همه مؤمنان دستور آن را می&rlm;دهد: ﴿توبوا الی الله
جمیعاً أیه المؤمنون﴾[۱۲]؛ و کیفیتش هم عبارت از &laquo;نَصُوح&raquo; یعنی خالص بودن است که در این زمینه نیز
قرآن کریم می&rlm;فرماید: ﴿یا ایها الذین امنوا توبوا الی الله توبةً نصوحاً﴾[۱۳]. اگر توبه، فراگیر باشد و انسان از همه
خلافها توبه کند و نصوح یعنی خالص باشد، آنگاه لغزشهای گذشته بخشوده می&rlm;شود و انسانِ تائب به منزله
;raquo&ذَنْب;laquo& ،چون به گناه [raquo;[۱۴&التّائب من الذنب کمن لا ذنب له;laquo& :گناه است;zwnj&بی
می&rlm;گویند و معنای &laquo;ذَنْب&raquo; با &laquo;ذَنَب&raquo; نزدیک است. ذَنَب دنباله یا دُم است و گناه را نیز
ذَنْب بار می&zwnj;ورد  به  و عقوبت  رها نمی&rlm;کند  را  انسان  و  دارد  دنباله  یعنی   ;raquo&ذَنَب;laquo& چون
از این جهت به آن عقوبت گفته&zwnj;اند، و چون عقوبت، نتیجه کار است و در آخر آن، تحقق پیدا می&rlm;کند 
از مرحله  اولین  و  راه  مانع  گناه،  تقدیر  هر  به  می&rlm;گردد.  قطع  گناه  دنباله  توبه،  با  اما  می&rlm;گویند. 

مانع&zwnj;زدایی برای سالکانِ راه، گناه زدایی است.

فرار به سوی قلعه امن

در قرآن کریم از رجوع و هجرت انسان به سوی خدا به &laquo;فرار&raquo; نیز تعبیر شده، می&zwnj;فرماید: ﴿فَفِرّوا
إلَی الله﴾[۱۵]؛ به طرف خدا فرار و هجرت کنید. بیش از یک قلعه امن در عالم نیست و آن قلعه امن همان توحید است و
انسان برای این که از گزند حوادث درون و بیرون برهد باید به طرف قلعه امن فرار کند. دستور فرار به سوی خدا، متوجه
همه حتی معصومین (علهیم السلام) است و اختصاص به مشرکان، اهل کتاب و مسلمانان عادل یا فاسق ندارد. البتّه
آنها که خیلی دورند باید خیلی تلاش کنند تا خودشان را نزدیک کنند و کسانی که در قلعه امن توحید هستند خیلی باید
تلاش کنند تا خودشان را به آن هسته مرکزی قلعه امن برسانند. در بعضی از دعاهای ماه مبارک رمضان آمده است:
&laquo;وَأسکِنّی فیه بحبوبات جنّاتک&raquo;[۱۶]، همچنین حضرت امام سجّاد (علیه السلام) به خدای سبحان عرض
می&rlm;کند: &laquo;وأحْلِلنا بحبوحة جنانک&raquo;[۱۷] یعنی، ما را در هسته مرکزی بهشت، که امن&zwnj;ترین
جای بهشت است، جای بده، و آنان که در هسته مرکزی جنّت لقای حق قرار دارند می&zwnj;کوشندتا مشمول قهر

نگردند و از آن مقام رفیع هبوط نکنند.

فرار به طرف خدا چندین درجه و مرحله دارد. جاهلان باید از جهل به علم فرار کنند و احکام و حِکَم الهی را فرا گیرند و
از علم حصولی و مفهومی فرار و به علم شهودی و حضوری باید  وقتی از جهل رهیدند و به علم&zwnj;رسیدند، 
و یعنی معلومشان، مشهود شد  یافتند؛  راه  به علم شهودی  از علم حصولی  و هنگامی که  کنند  راه&zwnj;پیدا 
&laquo;علم الیقین&raquo; آنان، &laquo;عین الیقین&raquo; شد، باز هم این فرار راادامه دهند تا از عین&zwnj;الیقین
به &laquo;حق&zwnj;الیقین&raquo; برسند و همچنین فرارشان را ادامه&zwnj;دهند تا این که چیزی را جز حق،

مشاهده نکنند (وحدت شهود، نه وحدت وجود).

روزی سلمان (رحمة الله علیه) از قبرستانی عبور می&zwnj;کرد. پس از سَلام به مردگان آن گورستان، از آنان پرسید:
آیا شما می&zwnj;دانید که امروز، جمعه است؟ پس از آن، در عالم رؤیا یکی از مردگان قبرستان را دید و به سلمان
گفت: آری ما می&zwnj;دانیم امروز، جمعه است؛ زیرا روز جمعه پرندگان ذکر مخصوصی دارند[۱۸]. بنابراین، جهان و
امّا انسانِ &laquo;حامد&raquo; به ماسوای حَق، توجّهی ندارد و آنان نیز هست؛  انسان موجود هستند و حمد 
&laquo;ندیدن&raquo; غیر از &laquo;نبودن&raquo; است. این مرحله نهایی &laquo;فرار الی الله&raquo; در بخش

علمی است.

مقام عمل هم مراتبی دارد که عبارت است از فرار از معصیت به اطاعت، فرار از اطاعت بردگانه و تاجرانه (اطاعت برای
ترس از جهنّم یا شوق به بهشت) به اطاعت شاکرانه و عاشقانه (اطاعت برای شکر و محبّت خدا)، و از این مرحله هم

5 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



فرار کردن و اطاعت و شکر و محبّت را هم ندیدن و فقط غرق در شهود محبوب شدن. البتّه مراحل پایانی بخش عمل با
بخشهای علم یکی می&zwnj;شود؛ یعنی، پایان عمل همان شهود است؛ عمل تمام شدنی است، ولی علم و معرفت

حق، پایان ناپذیر است.

تکیه&zwnj;گاهی مطمئن

مهمترین راهی که قرآن برای نزاهت روح فرا راه سالکان کوی لقای حق ارائه می&zwnj;کند این است که سالک از
سوره در  چنانکه  نیست؛  ساخته  کاری  غیرخدا  از  که  است  این  خدا  حکم  شود.  تائب  و  ا  مبرّ خدا  غیر  شهود 
&laquo;قصص&raquo; می&zwnj;فرماید: ﴿کلّ شی&rlm;ءٍ هالکٌ إلاّ وجهه له الحکم وإلیه تُرجعون﴾[۱۹]؛ هر چیزی جز
خدا و وجه او، &laquo;هالک&raquo; است و اگر هلاکت آن، امروز برای افراد عادی، روشن نیست، فردا که پیشگاه

حقیقت، ظاهر می&zwnj;شود برای همگان مشهود خواهد شد.

ذکر را  وجهَه﴾  إلاّ  هالکٌ  ﴿کلُّ شی&rlm;ءٍ  یعنی  قضیه سلبی،  یک  کریمه،  این  در  که  این  از  پس  خدای سبحان 
می&zwnj;کند، می&zwnj;فرماید: ﴿لَه الحکم﴾؛ اگر غیر خدا هالک است، پس حاکم نیست و اگر حاکم نبود، هیچ کس
تحت حکومت او نیست و اگر باید به محکمه حاکم، مراجعه کرد و غیر از خدا احدی حاکم نیست، پس باید به محکمه خدا

رجوع کرد. از این رو می&zwnj;فرماید: ﴿وَإلیه ترجَعون﴾ و این، مهمترین عامل نزاهت و آرامش روح است.

علّت ناآرامی افراد عادی آن است که به چیزی تکیه می&zwnj;کنند که خود تکیه&zwnj;گاهی ندارد. به همین جهت به
عنوان ضرب&zwnj;المثل می&zwnj;گویند: &laquo;الغریق یتشبَّثُ بکُلِّ حشیش&raquo;؛ انسان غرق شده، به هر
گیاهی تکیه می&rlm;کند و دست می&zwnj;اندازد تا نجات پیدا کند؛ زیرا خیال می&zwnj;کند آن گیاه، در دریا ریشه
پا می&zwnj;زنند و هر لحظه، احساس خطر و  دارد و قوی است. کسانی که در محبّت دنیا غرق شدند، دست 
می&zwnj;کنند و به این و آن متمسّک می&zwnj;شوند و به زرق و برقها تکیه می&zwnj;کنند تا از اضطراب برهند، ولی

نمی&zwnj;توانند.

قرآن کریم درباره افرادی که گرفتار آتش دوزخ می&rlm;شوند، می&zwnj;فرماید: ﴿وَرضوا بالحیوة الدّنیا واطمَأَنّوا بها﴾[۲۰]؛
إلاّ متاعُ الدّنیا  الحیوة  ﴿وَمَا  اینها به دنیا بسنده کرده، راضی و مطمئن شدند، در حالی که دنیا متاع فریب است: 

الغرور﴾[۲۱]، دنیا متاع فریب است و انسان را می&zwnj;فریبد و اگر غریق به فریبگاه تکیه کند، قطعاً نمی&zwnj;آرمد.

این که مردان الهی مطمئنّند برای آن است که به حقّ متکی هستند و حق، ثابت مطلق است: ﴿ذلکَ بأنَّ الله هو
الحقّ﴾[۲۲]. برای رسیدن به این مقام والا، باید از هر گناهی توبه کرد. انسان گناهکار، شرمنده است؛ زیرا با این که

چیزی مانع قدرت خدا نبود، خداوند به او مهلت داد تا گناه کند و فوراً او را کیفر نکرد و آبروی او را هم نزد دیگران نبرد.

سعی آنگاه  است.  قدم  اوّلین  این  و  می&zwnj;شود  پشیمان  گناه  از  دهد،  رخ  انسان  برای  حالتی  چنین  اگر 
می&zwnj;کند گناه نکند و گناهِ گذشته را جبران کند و اگر همین راه را ادامه دهد، به جایی می&zwnj;رسد که دیگر نام
بار بارگاه خداوند  به  که  آنگاه  و  نمی&zwnj;دهد  در دل خطور  را  گناه  یاد  و  نمی&zwnj;کند  لب جاری  بر  را  گناه 
می&zwnj;یابد، اصلاً توجّه به این ندارد که قبلاً گناه کرده است، چنانکه بهشتیان بعد از ورود به بهشت، گناهان گذشته
را به خاطر نمی&zwnj;آورند؛ زیرا همین تذکّر گناه، خود شرم&zwnj;آفرین است و در بهشت هیچ اندوه و شرمی

نیست.

بار اله،  حضورِ  به  اکنون  هم  آنان  و  است  مایه شرم  چون  می&zwnj;دانند.  عیب  را  گناه  تذکّر  نیز  الهی  مردان 
یافته&zwnj;اند. البته در ابتدا و اواسط راه، تذکّر گناه، فضیلت است؛ زیرا انسان را وادار به توبه و انابه می&zwnj;کند،
لیکن در پایان راه که مشمول لطف ویژه الهی شده&zwnj;اند، گناه قبلی مورد نسیان قرار می&zwnj;گیرد و منشاء این
نسیان هم اِنساء الهی است و این اِنساء هم از بارزترین نمادهای عنایت خدا به عبد تائب است؛ زیرا اگر نسیان ذَنْب

نباشد، هماره بنده تائب با تذکّر گناه پیشین شرمنده است و همین شرمندگی رنج توانفرساست.

پاورقی.......................

[۱] ـ محاسن برقی، ج ۱، ص ۲۰۵.

[۲] ـ سوره اعراف، آیه ۹۶.

5 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



[۳] ـ محاسن برقی، ج ۱، ص ۲۰۷.

[۴] ـ سوره نور، آیه ۳۱.

[۵] ـ مفاتیح الجنان، دعای روز ۱۳ ماه رمضان.

[۶] ـ مفاتیح الجنان، دعای روز ۲۳ ماه رمضان.

[۷] ـ سوره شمس، آیات ۷ ـ ۸.

[۸] ـ سوره شمس، آیات ۱ ـ ۶.

[۹] ـ بحار، ج ۲۵، ص ۲۰۴.

[۱۰] ـ جامع الأسرار، ص ۲۷.

[۱۱] ـ نهج&zwnj;البلاغه، خطبه ۱۶، بند ۷.

[۱۲] ـ سوره نور، آیه ۳۱.

[۱۳] ـ سوره تحریم، آیه ۸.

[۱۴] ـ بحار، ج ۶، ص ۲۱ و ۴۱.

[۱۵] ـ سوره ذاریات، آیه ۵۰.

[۱۶] ـ مفاتیح&zwnj;الجنان، دعای روز ۲۲ ماه رمضان.

[۱۷] ـ مفاتیح&zwnj;الجنان، مناجات خمس عشر، مناجاة المطیعین.

[۱۸] ـ بحار، ج ۱۰۱، ص ۲۷۹.

[۱۹] ـ سوره قصص، آیه ۸۸.

[۲۰] ـ سوره یونس، آیه ۷.

[۲۱] ـ سوره حدید، آیه ۲۰.

[۲۲] ـ سوره حج، آیه ۶۲.

5 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


