
یکشنبه 16 مهر 1396 - 09:53

دکتر فاطمه رکنی یزدی

تجلّی عرفان در صحیفه سجادیه

با اندک تأملی میتوان دریافت که روح تشنه پویندگان حقیقت و عرفان باید از سرچشمه عترت پیامبر اکرم(ع) سیراب

شود، لذا با نگاهی متفاوت به بررسی ابعاد ناشناخته صحیفه سجادیه در حوزه عرفان میپردازیم.

با اندک تأملی می&zwnj;توان دریافت که روح تشنه پویندگان حقیقت و عرفان باید از سرچشمه عترت پیامبر اکرم(ع)
سیراب شود، لذا با نگاهی متفاوت به بررسی ابعاد ناشناخته صحیفه سجادیه در حوزه عرفان می&zwnj;پردازیم.

درآمد

در دنیای کنونی که عصر انفجار اطلاعات محسوب می&zwnj;شود چیزی که همه انسان&zwnj;ها به ویژه نسل جوان را
به خود مشغول کرده، اطلاعات گسترده و گاه نادرست و غیر علمی است که از منابع مختلف ما را موصرد هجمه قرار
داده&zwnj;اند. در این میان اطلاعاتی که به ظاهر رنگ و بوی دینی به خود گرفته و در قالب عرفان&zwnj;های گوناگون
عرض اندام می&zwnj;کنند، مستثنی نمی&zwnj;باشند. با اندک تأملی می&zwnj;توان دریافت که روح تشنه پویندگان
حقیقت و عرفان باید از سرچشمه عترت پیامبر اکرم(ع) سیراب شود، لذا با نگاهی متفاوت به بررسی ابعاد ناشناخته

صحیفه سجادیه در حوزه عرفان می&zwnj;پردازیم.

امام علی&zwnj;بن&zwnj;الحسین(ع) در مقام بیان سلوک عملی به معنای متعارف آن نبوده بلکه به فراخور حال و با
توجه به شرایط اجتماعی و اختناق حاکم در آن زمان، در قالب دعا گنجینه&zwnj;ای از معارف را در اختیار جویندگان
حقیقت قرار داده است و بر عهده ماست که با توجه به نیاز عصر خویش از این منبع ارزشمند بهره ببریم و الگویی برای

سلوک عملی شیعیان ارائه نماییم.[1]

سلوک عرفانی

در ابتدا بجاست به این نکته اشاره شود که در کلام امام سجاد(ع) سالک الی الله نیازمند یک سفر روحانی و سلوک
و است  خواستار  پروردگار  از  را  محبوب  قرب  جوار  به  رسیدن  و  سلوک  این  صراحت  به  امام(ع)  است.  معنوی 

[raquo;.[2&َالهی فاسلُک بِنا سُبُلَ الوُصولِ اِلَیکَ وَ سَیِّرنا فی أقرَبِ الطُّرُق لِلوُفودِ عَلَیک;laquo& :فرماید;zwnj&می

بر اساس این کلام امام(ع) "راه"،"رفتن" و "رسیدن به مقصد" واقعاً وجود دارد، که طالب معرفت باید آن را بپیماید؛ چنان
که عارف بزرگ شیعه، فیض کاشانی به این سفر معنوی اشاره کرده، می&zwnj;گوید: همچنان که مسافر در سفر
صوری باید از نقطه مبدأ حرکت را آغاز کرده، مسافتی را طی کند، سالک نیز در این سفر معنوی که سفر روح به جانب
حق&zwnj;تعالی است، مبدأ و منتهایی دارد؛ مبدأش جهل و نقصان که در بدو تولد با خود آورده[3] و منتهایش کمال

حقیقی است، که برتر از همه کمالات است و آن رسیدن به قرب الهی است.[4]

سالک برای طی این طریق که در مسیر بندگی خالصانه و رسیدن به مقام قرب است، نیازمند راهنما و مرشد است که
به حکم الهی، رسول&zwnj;خدا(ص) و پس از ایشان حضرت علی و فرزندان معصومش(ع) می&zwnj;باشند که در زمان

ما حجت بن&zwnj;الحسن المهدی (عج) عهده&zwnj;دار اصلی این راهنمایی و ارشاد است.

َفیعَه َهالرّ بِالمحمدیّ الیکَ  أتقرَّبُ  فإنّی   َ این مطلب می&zwnj;فرماید: &laquo;اللهمّ به  اشاره  در  حضرت سجاد(ع) 
تقرب تو  به  علوی  روشن  ولایت  و  محمّدی  بلند  مقام  به&zwnj;وسیله  خدایا!  بار  َهالبَیضاء&raquo;؛  العلویّ وَ

می&zwnj;جویم.[5]

آموزه مهمی که در سلوک معنوی مبتنی بر تعالیم شیعی به وضوح جلوه&zwnj;گر است، حرکت در صراط ولایت برای
قرب به خداست؛ با قلبی آکنده از محبّت به آن کرّوبیان و پیروی از آن برگزیدگان که واسطه فیض خدای رحمان هستند.

شرح مراحل سلوک

گفتنی است که در مورد سلوک و شرح مراحل آن چند رهیافت وجود دارد. برخی مانند خواجه عبدالله انصاری[6] مراحل

4 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/180263/


نصیرالدین مانند خواجه  دیگر  برخی  و  بیان کرده&zwnj;اند  به&zwnj;صورت گسترده&zwnj;ای  و  را متعدد  سلوک 
طوسی[7] با نظم منطقی و حکیمانه، ابوابی برای سلوک برشمرده&zwnj;اند. فیض کاشانی در کتاب &laquo;زاد
السّالک&raquo; مراحل سلوک را بر اساس نیاز حقیقی انسان بیان کرده و معتقد است: دین برنامه سلوک است، از
این&zwnj;رو مجموعه اعمال دینی را در قالب سلوک عرضه کرده است. عبّادی در &laquo;صوفی نامه&raquo;، "حال

"را به دو نوع ظاهر و باطن تقسیم کرده و اعمال را برای سه دسته مبتدیان، متوسطان و منتهیان بیان کرده است.

در این تحقیق به دلیل نظم منطقی &laquo;اوصاف&zwnj;الاشراف&raquo; خواجه نصیرالدین طوسی، چارچوب اصلی
بحث را از این کتاب برگرفته&zwnj;ایم. همچنین بخشی از احکام واجب دین را که دستورالعمل سلوک و مشترک بین
آنکه با  البته  نکرده&zwnj;ایم.  یاد  و  دانسته  یادآوری  از  بی&zwnj;نیاز  و  مفروغٌ&zwnj;عنه  است،  مؤمنان 
خواجه&zwnj;نصیر مبدأ حرکت را ایمان دانسته ولی ما چون فیض، یقظه را به عنوان مبدأ برگزیدیم. در ضمن، مواردی که
در کتب دانشمندان مذکور مغفول مانده امّا در صحیفه&zwnj;سجادیه بسامدش زیاد است، به چارچوب مراحل سلوک

اضافه شده است.

در اینجا چون مجال بسط و گسترش مطلب نیست[8]، شرح مختصر چند نمونه از مراحل، در ذیل آورده شده است:

1.یقظه

نخستین مرحله سلوک الی&zwnj;الله، &laquo;یقظه&raquo; است؛ که در لغت ضدّ نوم/خواب معنی شده[9]و در
اصطلاح عارفان، بیداری از خوابِ غفلت و برخواستن از ورطه سستی است.

امام عابدان، علی بن&zwnj;الحسین(ع) در راز و نیاز با پروردگار، عرضه می&zwnj;دارد: &laquo;نَبِّهنی مِن رَقدَه
الغافلین وَ سِنَه المُسرِفین و نَعسَه المَخذولین و خُذ بِقَلبی ما استَعمَلتَ بِه القانِتین؛ پروردگارا مرا از خواب غافلان و
خواب&zwnj;آلودگی مسرفان و چُرت به خود واگذاشتگان، بیدار کن و دلم را به مسیری بِبَر که فرمانبرانت را به آن

[raquo;.[10&ای;zwnj&گماشته

اکثر علما در این زمینه متفق&zwnj;القولند که در طیّ مدارج سلوک به نتیجه مطلوب نتوان رسید مگر با تصحیح بدایات.
آنان بدایت حرکت و اوّلین گام را "یقظه" معرفی کرده&zwnj;اند که عامل برانگیزاننده انسان است و یقظه را نشانه تأثیر

موعظه الهی در قلب مؤمن دانسته&zwnj;اند.

می&zwnj;دارد: عرضه  و  برده  پناه  خدا  به  غفلت  خواب  از  صحیفه سجادیه  در  (ع)  زین&zwnj;العابدین  حضرت 
&laquo;اللهمَّ نَبِّهنی لذکرکَ فی اوقاتِ الغَفلَه&raquo;؛ بارالها، مرا در اوقات بی&zwnj;خبری و غفلت، برای یادت بیدار
کن.[11] و در جایی دیگر عرضه دارد: &laquo;اللهمَّ إنّی اَعوذُ بِکَ مِن...سِنَه الغَفلَه؛ خدایا من از خواب غفلت به تو پناه

[raquo;.[12&برم;zwnj&می

2.نیّت

پس از یقظه، &laquo;نیّت&raquo; به عنوان گام مهم سیر الی&zwnj;الله مطرح است و عمل بدون نیّت فاقد ارزش
می&zwnj;باشد. نیّت در لغت به معنی قصد است و قصد، واسطه میان علم و عمل است؛ بنابراین در ابتدای راه باید
قصدِ مقصد معیّنی داشت. در این&zwnj;جا مقصد، حصول کمال مطلق است و سالک با نیّت رسیدن به جوار قرب

پروردگار به سیر خود ادامه می&zwnj;دهد؛ زیرا تنها او کامل مطلق است.[13]

حضرت سجّاد(ع) می&zwnj;فرماید: &laquo;لا عَمَلَ اِلاّ بِنیَّه&raquo;؛ هیچ عملی نیست، مگر اینکه با نیّت انجام
شود.[14] و در دعایی دیگر عرضه می&zwnj;دارد: &laquo;وَ انتَهِ بِنیَّتی إلی اَحسَن النّیّات&raquo;؛ پروردگارا! نیّت مرا
نیکوترین نیّت&zwnj;ها گردان.[15]یعنی نیّتی که از تمام ناخالصی&zwnj;ها به دور باشد. بنا براین می&zwnj;توان
گفت: یکی از عوامل مهم در کمال اعمال، نیّت صادق و اراده خالص است؛ به خصوص در مورد عبادات. کمال و نقص
اعمال کاملاً تابع نیّت است و هر قدر نیّت از شرک و شائبه ریا خالص&zwnj;تر باشد به کمال نزدیک&zwnj;تر است؛ زیرا

نسبت نیّات به اعمال مانند نسبت جان به تن است.

زینت عبادت کنندگان(ع) نیز در قالب دعا، نیّت صادق را از پروردگار درخواست می&zwnj;نماید: &laquo;اللهمَّ ...فَاَیِّدنی
بنیَّتٍ صادقَه وَ صَبرٍ دائم؛ پروردگارا! مرا از جانب خود به نیّت صادق و صبر همیشگی یاری فرما&raquo;.[16] و هنگام توبه

4 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



و انابه به درگاه پروردگار درخواست دارد که: &laquo;اللهُمَّ وَ ثَبِّت فی طاعَتِکَ نیَّتی وَ اَحکِم فی عِبادَتکَ بَصیرَتی وَ وَفِّقنی
مِنَ الاَعمالِ لِما تَغسِلُ بِهِ دَنَسِ الخَطایا عَنّی؛ بارالها! نیّتم را در طاعتت استوار کن و بینشم را در عبادتت محکم فرما و

[raquo;.[17&مرا موفّق به اعمالی گردان که به سبب آن آلودگی گناهان را از من بشویی

علّت تأکید امام(ع) به نیّت را در کلام پیامبر(ص) می&zwnj;توان مشاهده کرد که می&zwnj;فرماید: &laquo;نیَّه المؤمن
خَیرٌ مِن عمَلِهِ وِ نیَّه الکافِر شَرٌّ مِن عمَلِهِ وَ کُلُّ عامِلٍ یَعمَلُ علی نیَّتِهِ؛ نیّت مؤمن بهتر از عملش و نیّت کافر بدتر از عمل او

[raquo;.[18&کند;zwnj&باشد و هر فاعلی بر طبق نیّتش عمل می;zwnj&می

از امام صادق(ع) در مورد سخن پیامبر(ص) سؤال شد که چگونه چنین چیزی ممکن است؟ امام(ع) فرمود: &laquo;چون
عمل ممکن است آلوده به ریا شود؛ یعنی کاری را برای مردم انجام دهیم، امّا نیّت، خالص است برای پروردگار، پس

[raquo;[19&.کند;zwnj&کند که به عمل کننده عطا نمی;zwnj&خداوند به نیّت پاداشی عطا می

3.مَحبّت

&laquo;مَحبّت&raquo; جزو حالات مقارن سلوک بوده و در باب چهارم قرار دارد. مَحبّت در لغت به معنی دوست داشتن
زمانی&zwnj;که تا  و  کند  آکنده  تعالی  خدای  محبّت  را  قلب سالک  تمام  رسد،  کمال  حدّ  به  چون  و  است[20] 

گوشه&zwnj;ای از آن متوجه چیزی به غیر از ذات باری&zwnj;تعالی باشد، نقصان در آن وجود دارد.

طَعمَ اَطیَبَ  ما  وَ  ارزش حبّ&zwnj;الله چنین عرضه می&zwnj;دارد: &laquo;الهی...  بیان  در  حضرت سجّاد(ع) 
حُبِّک&raquo;؛ خدایا!... چه خوش است طعم محبّت و دوستی&zwnj;ات[21] الهی کیست که طعم شیرین محبّت تو را
چشیده باشد و بدیلی برای تو بخواهد؟laquo& [22];اللهمَّ صَلّ علی محمِدٍ وَ آل محمّد وَ فَرِّغ قَلبی لِمَحَبّتِکَ؛ پروردگارا!
بر محمّد و آلش درود فرست و قلبم را خلوتگه محبّت خود ساز.&raquo;[23] &laquo;الهی مَن ذَا الَّذی ذاقَ حَلاوَه
مَحبَّتِکَ فَرامَ منکَ بَدَلا" وَ لاتَعَرَّضَ لِخَلاف مَحَبّتِکَوَ لا مُجامِعَه مَن تفرَّقَ علیکَ وَ لا مفارقَه مَنِ اجتَمَعَ لَکَ&raquo;؛ بارالها!
یاری&zwnj;ام ده تا به انجام دادن کاری که در راستای محبت تو نیست نپردازم و برای من مپسند به کسی&zwnj;که از

تو دور است نزدیک شوم و از آن که با تو همراه است، جدا گردم.[24]

با دقّت در ادعیه صحیفه سجادیه می&zwnj;بینیم که حضرت "محبّت" را در گستره اجتماع و چگونگی برقراری روابط
اجتماعی هم مطرح می&zwnj;کند؛ مثلاً در دعای 21صحیفه عرض می&zwnj;کند: &laquo;اللهمَّ اَلبِس قَلبی الوَحشَه
مِن شِرارِ خَلقِک وَ هَب لی الأنسَ بِکَ وَ بِأولیائکَ وَ أهل طاعَتِکَ؛ پروردگارا! لباس وحشت از آفریدگان شرّ را بر دلم بپوشان
و انس به خودت و دوستانت و اهل طاعتت را به من ارزانی دار&raquo;.[25] &laquo;یا مُنی قُلوبِ المُشتاقین وَ یا غایَه
آمالِ المُحِبّین اسألکَ حُبّکَ وَ حُبَّ مَن یُحبّکَ وَ حُبَّ کٍلِّ عَمَلٍ یوصلُنی اِلی قُربک؛ ای نهایت آرزوی دل مشتاقان و محبّان!
از تو درخواست می&zwnj;نمایم دوستی خودت را و دوستی هر که دوستت دارد و دوستی هر عملی که مرا به قرب تو

[raquo;.[26&برساند

این سخن امام همان است که با عنوان"تولّی و تبرّی" جزو فروع مذهب ما شمرده می&zwnj;شود. حضرت(ع) در
بخشی دیگر درخواست &zwnj;دارد: &laquo;وَ أن تجعل حُبّی اِیّاکَ قائداً إلی رِضوانکَ وَ شوقی اِلَیکَ ذائداً عَن عِصیانِک؛
از عصیانت بازدارنده  را  و شوقم  ده  قرار  رضوانت  به سوی  رهبر من  را  به خودت  خدایا دوستی&zwnj;ام نسبت 
گردان&raquo;.[27] یعنی محبت خدا باید انگیزه کارهایی شود که به رضا و رضوان الهی بینجامد وخشنودی محبوب
حاصل شود. &laquo;اَسآلُکَ أن تجعَلَنی مِن أجزِ لهُم مِن وُدِّکَ قِسماً؛ الهی! از تو می&zwnj;خواهم که مرا از آنان قرار
دهی که از دوستی&zwnj;ات سهم بیشتری می&zwnj;گیرند&raquo;[28] &laquo;وَ فی محبّتکَ وَلَهی وَ اِلی هَواکَ

[raquo;.[29&ام در هوای توست;zwnj&صَبابَتی؛ زیرا من شیفته دوستی توام و دلدادگی

برخی دارد.  کلام&zwnj;الله  در  ریشه  می&zwnj;شود  دیده  ادعیه  در  که  محبت  طلب  که  این  ذکر  قابل  نکته 
گفته&zwnj;اند: محبت که وصفی شهوانی است تنها به مادیات و جسمانیات تعلق می&zwnj;گیرد و به طور حقیقت
نمی&zwnj;توان آن را در باره ذات باری&zwnj;تعالی به کار برد و اگر در پاره&zwnj;ای از آیات و روایات این کلمه به کار
رفته منظور از محبت به خدا اطاعت اوست؛ یعنی استعمال کلمه محبت در خدای تعالی مجازی است نه حقیقی. اما به
که آنجا  خدای&zwnj;تعالی  در  محبت  استعمال  و  است  باطل  سخن  این  آل&zwnj;عمران  سوره   31 آیه  حکم 
می&zwnj;فرماید: &laquo;بگو اگر خدا را دوست دارید از من پیروی کنید تا خدا نیز شما را دوست بدارد و گناهانتان را

ببخشد و خدا آمرزنده و مهربان است&raquo;، استعمالی است حقیقی.[30]

4 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



نتیجه

با توجه به کلام امام سجاد(ع) در صحیفه سجادیه در اسلام به ویژه در مذهب شیعه اثنی&zwnj;عشری، سلوک
عرفانی وجود دارد؛ یعنی ائمه(ع) به پیروی از آیات قرآن و سنّت نبوی، همان&zwnj;طور که احکام خدا را در طهارت از
حدَث بیان کرده&zwnj;اند، تعالیمی متقن و روشن برای طهارت جان و تهذیب روان نیز داده&zwnj;اند و در پاک کردن خانه

دل از حبّ دنیا و رذایلی مانند تکبّر و حرص و حسد تأکید کرده&zwnj;اند.

گرچه متصوفه مقصد نهایی عارف را کشف و شهود می&zwnj;دانند؛ یعنی مشاهده بی&zwnj;واسطه خدای سبحان و
یافت تعابیری  بزرگوارش(ع) چنین  و جدّ  پدر  و  بن&zwnj;الحسین  امام علی  در کلام  امّا  فنا،  و  به وحدت  رسیدن 
نمی&zwnj;شود بلکه توحید به صورت کامل با تنزیه آن ذات متعال از هرگونه سنخیّت و شباهت با مخلوقاتش، ذکر شده
و صفات جلال و جمال الهی که معرّف ذات خدای&zwnj;تعالی است مکرّر در صحیفه و دیگر ادعیه آمده است. این نکته از

مهم&zwnj;ترین موارد اختلاف عرفان شیعیِ اهل&zwnj;بیتی با غیر آن است.

اصولاً "معرفت" که غایت و هدف سلوک الی الله است افاضه الهی است که در برابر عبادت خالصانه به طالب صادق
افاضه می&zwnj;شود.

پی&zwnj;نوشت&zwnj;ها:

[1]. رکنی یزدی، فاطمه، عرفان عملی در صحیفه سجادیه، ص23.

[2]. امام سجاد(ع)، صحیفه سجادیه، دعای 189.

[3]. نحل:78.

[4]. فیض کاشانی، محسن، زادالسالک، ص12.

[5] . امام سجاد(ع)، صحیفه سجادیه، دعای 50.

6. انصاری، عبدالله، منازل&zwnj;السائرین.

[7]. خواجه نصیرالدین، محمد طوسی، اوصاف الاشراف.

[8]. مراحل سلوک به&zwnj;طور مبسوط در کتاب عرفان عملی در صحیفه سجادیه نوشته فاطمه رکنی یزدی، شرح
شده است.

[9].ابن منظور، لسان&zwnj;العرب، ذیل یقظه.

[10].صحیفه سجادیه، دعای 48.

[11]. همان، دعای 36.

[12]. همان، دعای3.

[13].نصیر الدین طوسی، محمّد، اوصاف الاشراف،ص11-10.

[14]. مجلسی، محمد باقر، بحار الانوار، ج67، ص185.

[15]. صحیفه سجادیه، دعای 36.

[16] همان، دعای 22.

4 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



zwnj&.[17]; همان، دعای 21.

[18]. مجلسی، محمد باقر، بحارالانوار، ج 67،ص189، ح2.

[19].همان، ج67، ص 206، ح18.

[20]. تاج المصادر، ذیل محبّت.

[21]. امام سجاد(ع) صحیفه سجادیه، دعای 190.

[22]. همان، دعای 190.

[23]. همان، دعای 43.

[24]. همان، دعای 36.

[25]. همان، دعای 21.

[26]. همان، دعای 190.

[27]. همان، دعای 190.

[28]. همان، دعای 189.

[29]. همان، دعای 189.

[30]. طباطبائی، سید محمد حسین، المیزان فی تفسیر القرآن، ج3، ص 162-157.

نشریه معارف رهبری شماره 114

4 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


