
شنبه 21 مرداد 1396 - 10:43

چهره ماندگار فلسفه: بدون معنا نمی توان زیست/ فرق بین زندگانی و ماندگانی

دینانی گفت: فرق است بین زندگانی و ماندگانی. زندگانی، ماندگانی با غرض و با غایت و آگاهی است. اگر آگاهانه

زندگی کنیم، این زندگانی است و اگر هیچ فکری در سرت نیست، این ماندگانی و بیهودگی است.

دینانی گفت: فرق است بین زندگانی و ماندگانی. زندگانی، ماندگانی با غرض و با غایت و آگاهی است. اگر آگاهانه
زندگی کنیم، این زندگانی است و اگر هیچ فکری در سرت نیست، این ماندگانی و بیهودگی است.

به گزارش خبرنگار مهر، غلامحسین ابراهیمی دینانی عضو انجمن حکمت و فلسفه ایران و چهره ماندگار فلسفه عصر روز
گذشته، بیستم مرداد ماه در برنامه &laquo;معرفت&raquo; که از شبکه ۴ سیما پخش می&zwnj;شد، درباره علت
فاعلی و علت غایی اظهار کرد: این مطلب، مطلب خیلی مهمی است. در عین ساده بودن، دقیق است و در عین دقت،
سادگی دارد. امروزه دنیای علم یک&zwnj;جور حرف می&zwnj;زند و دنیای فلسفه جور دیگر؛ طرز تألیفشان فرق
می&zwnj;کند. در نظر حکمای گذشته در طول تاریخ هر چیزی که در این جهان موجود است، چهار علت دارد که به

ترتیب علت مادی، علت حضوری، علت فاعلی و علت غایی است.

وی ادامه داد: به طور مثال هم&zwnj;اکنون یک میز چهار علت دارد؛ علت مادی و مصالحی که در آن به کار رفته آن
است. علت دیگر، علت صوری یعنی شکل و فعلیت آن است که در مقابل ما قرار می&zwnj;گیرد. علت دیگر فاعل است
که در واقع نجار و سازنده آن است و سؤال آخر این است که آن نجار برای چه کاری و چه منظوری این میز را ساخته
است؟ حتماً منظوری از ساختن میز داشته است؛ غایتی را در نظر گرفته و آن غایت در واقع آثار و فوایدی است که در
این میز وجود دارد. آثار و فایده یک میز را فاعل در نظر گرفته، بعد در مقام فاعلیت قرار گرفته، بعد از آن مصالح را در نظر

گرفته و این صورت را ساخته است.

چهره ماندگار فلسفه افزود: این چهار علت در هر موجودی که شما در نظر بگیرید وجود دارد. از این چهار علت، علت
مادی و صوری را علل ماهیت می&zwnj;گویند. اما علت فاعلی و غایی را علل وجودی می&zwnj;گویند. ماهیت میز،
ماهیت میز است اما وجود دادن به آن میز، به آن دو علت فاعلی و غایی بستگی دارد. مثالی که برای میز ذکر شد، برای
کل عالم هم می&zwnj;توان برشمرد و آن فاعل و غایت است یعنی نجاری که میز را ساخته و منظوری که آن نجار از

ساختن میز در نظر داشته است.

دینانی تصریح کرد: ماده و صورت برای ماهیت هستند اما در فاعل و غایت که علل وجودی هستند، آیا فاعل اصالت دارد
یا غایت؟ بعضی&zwnj;ها می&zwnj;گویند فاعل اصالت دارد اما بعضی&zwnj;ها هم می&zwnj;گویند غایت نقش
مهمی دارد. اما اگر فاعل منظور و غایتی را در نظر نمی&zwnj;گرفت، فاعل می&zwnj;شد یا نه؟ بین فاعل و غایت،
علت غایی مهم است. برخی از حکما گفته&zwnj;اند علت غایی، فاعِلُن فاعل است؛ یعنی آن غایت است که فاعلیت

را به فاعل می&zwnj;دهد. اگر انسان غرض و غایتی نداشته باشد، دست به کاری نمی&zwnj;زند.

وی اظهار داشت: تمام آدم&zwnj;های دنیا در شرق و غرب، پیر و جوان صبح که از خواب بیدار می&zwnj;شوند، به
دنبال کار می&zwnj;روند، بدون فکر و بدون در نظر گرفتن نتیجه به سراغ کاری نمی&zwnj;روند. هر کاری که بشر انجام
و است  برده  کار  به  قشنگی  خیلی  تعبیر  معاصر  نویسندگان  از  یکی  دارد.  کار  آن  از  منظوری  می&zwnj;دهد، 
می&zwnj;گوید که &laquo;انسان زندگی می&zwnj;کند و هر کسی که زندگی می&zwnj;کند، تعبیری از زندگی دارد
و زندگانی  بین  است  &laquo;فرق  می&zwnj;گوید  و   ;raquo&خواهد;zwnj&می زندگی  از  چیزی  یک  و 
انجام که  کارهایی  از  که  کسانی  و هست.  است  مانده  کوه  است،  ماندگانی  دارای  ماندگانی&raquo;. سنگ 
می&zwnj;دهند، غرض و غایت در نظر نمی&zwnj;گیرند، زندگانی نمی&zwnj;کنند، ماندگانی می&zwnj;کنند. حالا

انسان زندگانی می&zwnj;کند یا ماندگانی؟

این استاد دانشگاه در ادامه گفت: در زندگانی در هر عملی که شخص زنده انجام می&zwnj;دهد، یک غرضی را در نظر
دارد و الا اگر غرض و غایتی نداشته باشد، ماندگانی ممکن است باشد اما هر ماندگانی، زندگانی نیست. زندگانی،
ماندگانی باغرض، غایت و با آگاهی است. اگر آگاهانه زندگانی کنی، این زندگانی است و اگر هیچ فکری در سرت

نیست، این ماندگانی و بیهودگی است.

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/179388/


دینانی افزود: ما همیشه در یک آنی زندگی می&zwnj;کنیم، ما در آینده و گذشته زندگی نمی&zwnj;کنیم، ما در آن
ما از چنگ  بلافاصله  اما  آینده می&zwnj;آید  زندگی می&zwnj;کنیم.  در لحظه  زندگی می&zwnj;کنیم. همیشه 
می&zwnj;گریزد. آینده&zwnj;ها می&zwnj;آیند و به دست ما می&zwnj;رسند و از چنگ ما می&zwnj;گریزند؛ این
تکرار است. اگر ما غرض و غایتی از این زندگانی نداشته باشیم و از آینده&zwnj;ها استفاده نکنیم، ملال&zwnj;انگیز و

خسته&zwnj;کننده است.

وی تأکید کرد: دو پیام در آینده وجود دارد؛ یکی تهدید و دیگری امید. در آینده تهدید است چرا که ما از آینده خبر نداریم که
با دو پیام آینده مرتب  آینده پیش بیاید. پس  چه می&zwnj;شود اما از طرف دیگر احتمال دارد که اتفاق خوبی در 
می&zwnj;آید، تهدید و امید. آینده هم تهدید دارد که ممکن است خطری داشته باشد و هم امید دارد که ممکن است

خوبی&zwnj;هایی را داشته باشد. ما باید با اندیشیدن با آن کنار بیاییم.

دینانی بیان کرد: با کمال تأسف انسان با اینکه آگاه&zwnj;ترین موجود در این عالم است، غافل&zwnj;ترین موجود عالم
هم هست. انسان در عین آگاهی، دچار غفلت و فراموشی می&zwnj;شود و اگر این آگاهی خود را دچار غفلت
نمی&zwnj;کرد، آن وقت چقدر گرانبها بود. ما وقتی که چشم به عالم می&zwnj;گشاییم، با اشیاء روبرو هستیم. آیا
آنچه که ما می&zwnj;بینیم، معنی و خود آن را ادراک می&zwnj;کنیم؟ اگر چیزی ببینیم و بشنویم ولی معنی آن را
ندانیم، ادراک نیست. ادراک، درک معنی است. ما چیزی که می&zwnj;بینیم باید برایش معنی قائل شویم. حتی اگر یک
از چنگال معنی سخن بی&zwnj;معنی به گوش ما برسد؛ همان بی&zwnj;معنی بودن، خودش معنی است. ما 
نمی&zwnj;توانیم فرار کنیم. هر آنچه ببینیم و بشنویم و هر آنچه با آن رو در رو می&zwnj;شویم، برایش یک معنی در
نظر می&zwnj;گیریم، اعم از اینکه آن معنی درست باشد یا غلط. ما بدون معنی نمی&zwnj;توانیم زندگی کنیم. ما در
عالم معنی غرق هستیم و با عالم معانی سر و کار داریم و اگر چیزی را ببینیم و ادراک کنیم که معنی نداشته باشد،

پوچی و بطالت محض است.

عضو انجمن حکمت و فلسفه ایران افزود: انسان راه خروج از معنی ندارد، عالم معنی شهری است که دروازه خروج
ندارد. حالا اگر عالم معنی راه خروج ندارد و ما هر چه می&zwnj;بینیم، می&zwnj;شنویم و می&zwnj;نگریم و با آن
باید گفت که همان پاسخ  دارد، پس چرا ما دچار بی&zwnj;معنی&zwnj;گری هستیم؟ در  روبرو هستیم، معنی 
بی&zwnj;معنی هم معنی دارد. اما آیا این معنی درست است یا درست نیست؟ یک نکته اگر درست مورد توجه ما قرار
بگیرد، از این بیهوده&zwnj;گری و ابطال نجات پیدا می&zwnj;کنیم. ما از معنی راه فراری نداریم، حتی اگر کسی
بخواهد از شهر معنی خارج شود، با خارج شدنش به آن معنی می&zwnj;دهد؛ پس از معنی نمی&zwnj;شود خارج
شد. معانی گوناگون هستند، معانی عوض می&zwnj;شوند. در اینجاست که نکته حساس می&zwnj;شود که انسانی
که همواره با معانی سر و کار دارد و از معانی نمی&zwnj;تواند خارج شود، باید بسنجد که آن معنی که الان با آن مواجه

و گرفتارش می&zwnj;شود تا چه اندازه وسعت دارد.

انتخاب معنی  اساس  بر  را  اعتقاد  این  معتقدند،  عالم  این  در  که  مردمی  تمام  کرد:  خاطرنشان  پایان  در  دینانی 
کرده&zwnj;اند. نکته&zwnj;ای که کمتر گفته شده، این است که هیچ ساختمانی در عالم هستی محکم&zwnj;تر از
ساختمان باور و عقیده وجود ندارد. اعتقاد را اگر محکم باشد، نمی&zwnj;شود خراب کرد. دیگران هم نمی&zwnj;توانند
عقیده را خراب کنند. در ساختمان محکم عقیده یا باور، خود صاحب باور باید بداند که باور یا عقیده چند شرط دارد؛ اول
عقیده، صاحب  یعنی  باشد.  توجیه&zwnj;پذیر  باید  عقیده  بودن  صادق  آن  از  بعد  باشد،  صادق  عقیده  اینکه 

عقیده&zwnj;اش مبتنی بر یک استدلالی باشد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


