
شنبه 31 تیر 1396 - 08:22

تاملی بر دلایل منع نقل و کتابت حدیث در دوران خلفا

هدف اصلی از منع کتابت و نقل حدیث پس از وفات پیامبر اکرم هدفی سیاسی بود. جریان حاکم قصد داشت تا از نشر

فضائل امام علی(ع)، حضرت فاطمه (س) و سایر اهلبیت (ع) جلوگیری کند.

هدف اصلی از منع کتابت و نقل حدیث پس از وفات پیامبر اکرم هدفی سیاسی&shy; بود. جریان حاکم قصد داشت تا از
نشر فضائل امام علی(ع)، حضرت فاطمه (س) و سایر اهل&shy;بیت (ع) جلوگیری کند.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر یادداشتی است از مرکز مطالعات و پاسخ گویی به شبهات حوزه علمیه قم به قلم
حسینی شیجانی است که در ادامه می خوانید؛

رویدادهای پس از رحلت پیامبر، حقیقتا رویداهایی تأسف&zwnj;بار و عبرت&zwnj;انگیز در تاریخ اسلام است. پیامبر
بر اساس را  انواع تلخی&zwnj;ها و دشواری&zwnj;های بسیار، جامعه&zwnj;ای  با تحمل  گرامی طی ۲۳ سال 
آموزه&zwnj;های توحیدی و عقلانیت هدایت&zwnj;یافته از سوی دین، سامان داد. او آرزو داشت که پس از رحلتش،
نهال نوپایی را که کاشته بود و با سختی و همت پروریده بود، از سوی یاران و شاگردانش مراقبت شده و روز به روز بر

شکوه و نفوذ آن در دل&zwnj;ها و فکرها افزوده شود.

هنوز پیامبر نفس می&zwnj;کشید و نظاره&zwnj;گر رفتارهای یارانش بود که برخی از یاران، ساز ناکوک خود را به صدا
در آورده و زمزمه&zwnj;ی اختلاف و ستیز سردادند. البته این اختلاف&zwnj;ها و ستیزها به یکباره پدید نیامد؛ بلکه
ریشه در ائتلاف&zwnj;هایی داشت که در دوران حیات پیامبر نقشه&zwnj;ی تصاحب قدرت سیاسی را طراحی کرده
بود. یکی از رویدادهای قابل&zwnj;تأمل پس از رحلت پیامبر جلوگیری از نگارش و نقل حدیث توسط جریان حاکم بود که تا
قریب ۱۰۰ سال به طول انجامید و به از میان&zwnj;رفتن بسیاری از روایات پیامبر منجر شد. نخست شعار حسبنا
کتاب&zwnj;الله مطرح شد و با این بهانه که قرآن مارا بس است از نشر احادیث پیامبر جلوگیری کردند. بعدها پیروان
مکتب خلفا نظریه&zwnj;ها و تحلیل&zwnj;های گوناگونی را برای توجیه و دفاع از این رفتار خلفا ارائه دادند که هیچکدام
به واقع نمی&zwnj;تواند آن را توجیه کند. در نوشتار حاضر با توجه به پاره&zwnj;ای از این توجیهات، به بررسی و نقد آن

خواهیم پرداخت.

چکیده شبهه

شیعیان ادعا می&zwnj;کنند که پس از رحلت پیامبر، جریان حاکم نه تنها از کتابت و جمع&zwnj;آوری احادیث پیامبر مانع
شد، بلکه خلیفه&zwnj;ی اول فرمان داد تا احادیث نوشته شده را هم بسوزانند. این در حالی است که تمسک شیعه
به حدیث سوزاندن روایات پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) توسط ابوبکر،[۱]درواقع، تمسک به حدیث غیرصحیحی است
که ذهبی در میزان الاعتدال به ناصحیح بودن آن تصریح کرده است.[۲]البته اهل&zwnj;سنت منع از نگارش حدیث را
قبول دارند اما آن را کاری عاقلانه و درست تلقی می&zwnj;کنند. درحقیقت، منع از کتابت حدیث عملی هوشیارانه از
جانب خلفا برای محفوظ ماندن قرآن از تحریف بود. زیرا از اختلاط حدیث با قرآن پیشگیری کرد. نکته&zwnj;ی دیگر این
است که نگارش نیافتن حدیث به معنای از میان رفتن احادیث نیست. احادیث پیامبر (صلی الله علیه و آله) همواره در

اذهان یاران ایشان ثبت و ضبط بود و بعد از گذشت سال&shy;ها به تابعان انتقال یافت.

از شیعیان می&zwnj;پرسیم که اگر احادیث پیامبر برای شما این&zwnj;قدر مهم است از چه زمانی نگارش حدیث را
آغاز کرده&zwnj;اید؟ امام علی(علیه السلام) یا امام صادق (علیه السلام) و یا امامان دیگر شما حتی یک کتاب حدیثی
ننوشتند؛ بلکه سال&shy;ها بعد اشخاصی مانند سید رضی، علامه مجلسی و ... کتاب&shy; های حدیثی شیعه را

تدوین کردند!

چکیده نقد

فرمان عدم نگارش حدیث از سوی خلیفه&zwnj;ی اول چیزی است که خود اهل&zwnj;سنت نیز آن را قبول دارند. در
کتاب&shy; های معتبر اهل&shy; سنت روایتی از زبان پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) آورده&zwnj;اند که: از من هیچ
کلامی ننویسید مگر این&shy;که قرآن باشد و اگر کسی چیزی غیر از قرآن نوشته باید از بین ببرد. این روایت با دو

8 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/179005/


مشکل اساسی روبه&shy; روست: یکی اینکه با روایات دیگری ـ که در منابع حدیثی معتبر اهل&shy; سنت آمده ـ در
تعارض است؛ چون پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) در این روایات به صراحت به کتابت حدیث فرمان داده است. دیگر
اینکه روایت اول از نظر سندی و دلالی دچار مشکل است؛ چون تنها از ابوسعید خدری روایت شده است (روایت موقوف و

متفرد به یک نفر است).

عملکرد جریان حاکم در برخورد با احادیث پیامبر تنها منحصر منع نگارش و تدوین حدیث نبود؛ بلکه از نقل حدیث هم
جلوگیری کردند. عقل سلیم حکم می&zwnj;کند که جمع &shy;آوری و کتابت حدیث هیچ منافاتی با جمع&shy;آوری و
عمل به قرآن نداشته است؛ بلکه به اینکه روایات پیامبر مفسر و مبین آیات قرآن است، نگارش حدیث عامل و محرک
بسیار مؤثری در فهم و عمل به قرآن است؛ زیرا روایات فهم مصادیق، بطون و تأویلات آیات را آسان می&zwnj;نماید و این
با روایات به علت دارابودن اسلوب خاص امر به عمل به قرآن کمک فراوان می&zwnj;کند. تصور اختلاط قرآن کریم 

بلاغی&shy; و نیز به سبب عدم ضمانت الهی بر حفظ و حراست آن تصور نادرست و ناموجهی است.

روایات معتبری در منابع حدیثی اهل&shy; سنت وجود دارد مبنی بر اینکه ذهن&zwnj;ها توانایی حفظ احادیث برای مدت
زمان طولانی را ندارد؛ به&shy; گونه &shy;ای که گذشت زمان باعث بروز کمی و زیادی در الفاظ روایات می &shy;شود.
شیعه معتقد است که برخی از اصحاب پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) مانند سلمان فارسی، ابوذر غفاری، أبورافع،
اسماء بنت عمیس، جابر بن عبدالله أنصاری، زید بن ثابت انصاری، عبدالله بن عباس، اُبی بن کعب، أبوشاة یمنی، ابوبکر
و... از همان ابتدا شروع به کتابت حدیث کردند. اولین کسی که به فرمان پیامبر نگارش حدیث کرد، امام علی بن
أبی&shy;طالب (علیه السلام) است. مجموعه &shy;&shy;های حدیثی متعددی از یاران پیامبر گرامی اسلام (صلی
الله علیه و آله) وجود دارد که معمولاً با پیشوند &laquo;صحیفه&raquo; یا&laquo;نسخه&raquo; از آن نام برده

می&zwnj;شود.

در زمان حضرات امامان معصوم (علیهم السلام) کتابت حدیث بر عهده یاران آن بزرگوار بوده و با نظارت مستقیم امامان
صورت می&shy;گرفته است. علمای شیعه مانند مرحوم کلینی، مرحوم شیخ طوسی، مرحوم صدوق، مرحوم سید
رضی، مرحوم مجلسی و... مبادرت به تدوین جوامع حدیثی کردند؛ نه اینکه کتابت حدیث کنند. چون کتابت حدیث بر
در قبلاً  که  بوده  السلام)  (علیهم  معصوم  امامان  یاران  و  آله)  و  علیه  الله  (صلی  اکرم  پیامبر  اصحاب  عهده 

مجموعه&shy;های کوچک به صورت متفرقه انجام گرفته بود.

در جوامع حدیثی شیعه از برخی اصحاب پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) از قبیل زید بن أرقم، زید بن ثابت، سلمان
فارسی و... روایت نقل شده و علمای شیعه بر محور این روایات فتوا داده و یا تحقیقات علمی انجام دادند. این امر
بیان&shy;گر احترام عملی شیعه به اصحاب پیامبر گرامی اسلام (صلی الله علیه و آله) است. به نظر ما هدف اصلی از
منع نقل و نگارش حدیث پیامبر، جلوگیری از نشر فضایل اهل&shy;بیت (علیهم السلام) و روی&zwnj;آوردن مردم به

سوی آنان بوده است.

مقدمه

قریب ۱۰۰ سال، موضوعی است تا  ان  ادامه&zwnj;ی  و  پیامبر  از رحلت  نقل حدیث پس  و  کتابت  از  موضوع منع 
اهل&zwnj;سنت آن را قبول دارند و برای توجیه آن نظریه&zwnj;های گوناگون و تحلیل&zwnj;های مختلفی را مطرح
کرده&zwnj;اند. از جمله نکات مهمی که باید در مباحث مبنایی در زمینه روایات به آن توجه کنیم این است که باید اقامه
از اعتبار ویژه&shy;ای برخوردار است. ادله و قرائن، مستند به منابعی باشد که در مبانی روایی سنی و شیعه، 

هرتحلیلی که استناد و استدلال آن با تکیه بر منابع غیرمعتبر باشد، بدون فایده خواهد بود.

ادعای&shy; سوزاندن روایات پیامبر توسط خلیفه اول، روایتی است که در منابع معتبر اهل&shy;سنت نقل نشده است
و شیعه هم بر آن اصراری ندارد؛ بنابراین، طرح شبهه پیرامون این روایت و نیز پاسخ به آن کار بیهوده&shy;ای است. از
این رو در نوشتار حاضر به اصل ماجرای منع نگارش حدیث و توجیهات اهل&zwnj;سنت برای آن پرداخته&zwnj;ایم و ثابت
کرده&zwnj;ایم که این کار، تعمدا و با هدف محروم کردن جامعه&zwnj;ی اسلامی و نسل&zwnj;های پسین مسلمان

از گنجینه&zwnj;ی روایات پیامبر و آکاهی از فضائل اهل&zwnj;بیت علیهم السلام انجام شده است.

ادله&zwnj;ی اهل&zwnj;سنت در توجیه منع حدیث

اهل&zwnj;سنت موضوع مهم و تاریخی منع از نگارش حدیث را قبول دارند؛ اما برای توجیه عمل جریان حاکم و تأیید ان

8 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



به تحلیل&zwnj;های گوناگونی روی آورده&zwnj;اند. مثلا از پیامبر نقل کرده&zwnj;اند که فرمود از من چیزی روایت نکنید
و هرچه جز قرآن در نزد شماست از بین ببرید:

&laquo;ابوسعید خدری از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) روایت کرده&zwnj;است :"هیچ چیزی (هیچ کلامی) از مرا
[raquo;[۳&!ننویسید مگر اینکه قرآن باشد. پس هرکس سخنی از من، غیراز قرآن، نوشته آن را از بین ببرد

این روایت و روایاتی از این قبیل با روایات دیگری که در کتاب&shy;های معتبر اهل&shy;سنت آمده و در ان&zwnj;ها
پیامبر مردم را به کتابت حدیث تشویق کرده&zwnj;، در تعارض است:

از عبدالله بن عمرو بن العاص چنین روایت شده است: من همیشه هرسخنی که از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله)
می&shy;شنیدم را می&zwnj;نوشتم و در حفظ آن سعی فراوان داشتم. قریش مرا از این کار نهی کرده و گفتند: آیا
هرسخنی را از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) می&shy;شنوی می&shy;نویسی؛ در حالی&shy; که او بشری است
و سخنش در حال خشنودی و ناراحتی صادر می&shy;شود؟! پس از این بود که از کتابت حدیث دست برداشتم اما نزد
پیامبر رفته و سخن قریش را با ایشان در میان نهادم. پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) با انگشت به دهان خود اشاره
کرده و فرمود: &laquo;بنویس (کتابت کن)! به خدا سوگند مطلبی از دهان من خارج نمی&shy;شود مگر اینکه، حق و

[raquo;[۴&!حقیقت است

در روایت دیگری است که پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) فرمان داد تا قلم و کاغذی آوردند تا مطلب مهمی را بگوید و
حاضران بنویسند؛ ولی خلیفه دوم به صراحت مانع شد و با استدلال &laquo;حسبنا کتاب الله&raquo; از کتابت حدیث
پیامبر اسلام (صلی الله علیه و آله) جلوگیری کردند! به&shy;گونه&shy;ای که پیامبر به شدت ناراحت شده و فرمان داد

تا حاضران از اتاق بیرون روند.[۵]

بنابراین، احادیث معتبری در جوامع حدیثی معتبر اهل&shy;سنت وجود دارد که بر کتابت حدیث در زمان خود پیامبر اکرم
(صلی الله علیه و آله) دلالت دارد؛ به&shy;گونه&shy;ای که شخص رسول گرامی اسلام (صلی الله علیه و آله)

خودشان در موارد مختلفی و با اشکال گوناگونی به نگارش حدیث امر می&shy;&zwnj;کردند.

سند و دلالت روایت ابوسعید

روایت ابوسعید خدری مبنی بر لزوم نگارش نیافتن حدیث و محو احادیث مکتوب، از نظر سند دارای مشکل جدی است.
محدثان بزرگ اهل&shy;سنت مانند بخاری به موقوف متفردبودن آن به أبوسعید خدری حکم کرده&zwnj;اند.[۶]

اگر بر فرض، بپذیریم که روایت ابوسعید از جهت سند و دلالت صحیح است، باید بگوییم که مقصود پیامبر اکرم (صلی الله
علیه و آله) به یکی از دو فرض، قابل&zwnj;تفسیر است: ۱. اینکه نباید نوع کتابت نص روایت، شبیه کتابت نص قرآنی
باشد؛ به&shy;گونه&shy;ای که تشخیص نص قرآنی از نص روایی ممکن نباشد. ۲. نباید کتابت متن حدیث، متصل به

کتابت متن قرآنی باشد؛ بلکه باید جدای از هم و در صفحه&shy;ای جداگانه نوشته شود.[۷]

بنابر این شیعیان برای اعتراض به منع از نگارش حدیث پس از رحلت پیامبر، به روایت نامعتبر سوزاندن احادیث توسط
خلیفه&zwnj;ی اول تمسک نمی&zwnj;کنند؛ بلکه اولا با دلائل متقن به درستی و مشروعیت، بلکه لزوم کتابت احادیث
پیامبر باور دارند و ثانیا نظریه&zwnj;ها، تحلیل&zwnj;ها و احیانا احادیثی که در کتاب&zwnj;های اهل&zwnj;سنت در
توجیه عملکرد جریان حاکم پس پیامبر رخ داد و مسلمانان را از گنجینه&zwnj;ی عظیم روایات پیامبر تا حد زیادی محروم

کرد، به چالش می&zwnj;طلبند.

منع از نقل حدیث و کتابت هردو!

از پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) جریان حاکم تنها به منع از کتابت حدیث بسنده نکرد؛ بلکه به در دوران بعد 
صورت&shy;های گوناگونی از نقل حدیث هم با شدت جلوگیری شد. در ادامه به دو سند تاریخی در این ارتباط اشاره

می&zwnj;کنیم:

الف: زندانی کردن ناقلان حدیث

8 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



سعید بن ابراهیم از پدرش نقل می&zwnj;کند: &laquo;عمر بن الخطاب به ابن&shy;مسعود و ابودرداء و ابوذر گفت: نقل
[raquo;[۸&!حدیث از پیامبر برای چیست؟ و من گمان می کنم آنان را در مدینه حبس کرد تا از دنیا رفت

ب: توصیه و امر به خودداری از نقل حدیث

یا"صرار" "احراز"  را  آن  که  موضعی  تا  و  کرد  روانه  کوفه  به  را  ما  الخطاب  بن  &laquo;عمر  گوید:  کعب  بن  قرظة 
می&zwnj;گفتند، مشایعت کرد. سپس گفت: می&shy;دانید چرا شما را مشایعت کردم؟ گفتیم: برای حق رسول خدا و
حق انصار! گفت: با شما آمدم تا مطلبی را بگویم و شما آن را حفظ کنید. شما نزد گروهی می&shy;روید که با قرآن
انس دارند. هنگامی که شما را ببینند، متوجه شما می&shy;شوند و می&shy;گویند: اینان اصحاب رسول خدا هستند.

[raquo;[۹&!پس روایت کمتری از رسول خدا نقل کنید و من با شما همراه و شریک خواهم بود

بنابراین، ممنوعیت حدیث، تنها منحصر در کتابت و تدوین آن نبود؛ بلکه با توجه به دو روایت بالا، از نقل حدیث هم
جلوگیری می&zwnj;شد.

نگارش حدیث و جمع&zwnj;آوری قرآن

گفتیم اهل سنت برای توحیه عملکرد جریان حاکم در منع از نگارش حدیث استدلال کرده&zwnj;اند که این کار برای
آمیخته&zwnj;نشدن قرآن و حدیث صورت گرفته است. در نقد این تحلیل می&zwnj;گوییم: به دلائل گوناگون میان
جمع&shy;آوری قرآن و کتابت احادیث نبوی (صلی الله علیه و آله) هیچگونه منافاتی وجود نداشت و نگارش حدیث هرگز
به آمیخته&zwnj;شدن آن با قرآن منتهی نمی&zwnj;شد. زیرا اولا روایات نبوی (صلی الله علیه و آله) در حکم مبیّن و
مفسر آیات قرآن کریم بوده و اتفاقاً عامل و محرک بسیار مؤثری در اشتغال به قرآن در زمینه جمع&shy;آوری و نیز،
مشوق خوبی در عمل به قرآن بود[۱۰]ثانیا خداوند خود در چندین جای قرآن کریم، مصونیت قرآن از تحریف و تبدیل را

تضمین کرده&zwnj;است.[۱۱]

دیگر اینکه قرآن کریم دارای اسلوب خاصی از لحاظ اعجاز و بلاغت است و با اسلوب حدیث متفاوت است. در قرآن کریم
صراحتا بر عدم تحریف ابدی آن تأکید شده داشته و حتی منکران آن به تحدی و هماوردی فراخوانده شده&zwnj;اند.
درحالیکه درباره&zwnj;ی حدیث چنین نظریه&shy;ای وجود ندارد و به همین علت است که امکان کذب بر پیامبر اکرم
(صلی الله علیه و آله) وجود دارد اما درباره قرآن کریم تصور چنین موضوعی محال وقوعی است. بنابراین، نظریه ترس از

اختلاط قرآن با حدیث که از جانب خلیفه دوم مطرح شده، نظریه صحیحی نیست.[۱۲]

شواهد تاریخی و تحلیل&zwnj;های منطقی چنین می&zwnj;فهماند که علت اصلی جلوگیری از نگارش و نقل حدیث،
اعتقاد خاصی بود که خلیفه دوم نسبت به سنت نبوی داشت. او برای اولین بار لفظ &laquo;منشاة&raquo; را بر سنت
نبوی اطلاق کرد. این لفظ، تنها در میان یهودان استفاده می&shy;&shy;شد و عبارت است از کلمات و اقوال أحبار و
رهبانان یهودی؛ خلیفه دوم معتقد بود اقوال رسول الله (صلی الله علیه و آله) مانند کلمات أحبار و رهبانان یهودی است و
همان&shy;گونه که کلمات أحبار و رهبانان موجب انحراف یهودان شده ـ العیاذ بالله ـ کلمات و اقوال پیامبر اکرم (صلی

الله علیه و آله) هم موجب انحراف مسلمانان خواهد شد![۱۳]

میزان توانایی ذهن در حفظ حدیث

یکی از آسیب&zwnj;های مهمی که نگارش&zwnj;نیافتن و جلوگیری از نقل حدیث به دنبال داشت، از میان رفتن
بسیاری از احادیث پیامبر بود. زیرا ذهن&shy;ها، هرچقدر هم که قوی باشند، نمی&shy;توانند چیزی را به&zwnj;طور
کامل در خود حفظ کرده و برای مدت طولانی نگهداری کنند. از این رو بسیار واضح است که در متن احادیث زیادت و
نقصان روی دهد. دلیل بر این ادعا، غیر از مباحث علمی و تجربه&zwnj;های فراوان بشری، روایات معتبری است که در
کتاب&shy;های مورد اعتماد اهل&shy;سنت و از زبان برخی صحابه پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) نقل شده است.
به این سخن از &laquo;زید بن ارقم&raquo;[۱۴]که یکی از اصحاب برجسته&zwnj;ی پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله)

توجه کنید:

&laquo;عبدالرحمان بن أبی&shy;لیلی می&shy;گوید: به زید بن أرقم گفتیم که برای ما احادیثی از پیامبر اکرم (صلی
الله علیه و آله) نقل کن! زید گفت: ما پیر شدیم و فراموش کردیم و از طرفی هم، حدیث (نقل حدیث) از پیامبر اکرم

[raquo;[۱۵&!(صلی الله علیه و آله) بسیار مهم است و باید با احتیاط با آن برخورد شود

8 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



احمد بن حنبل در المسند می&zwnj;نویسد:

&laquo;أبوالغصن بصری می&shy;گوید: زمانی وارد مدینه شدم و با أسلم، مولی و هم&shy;پیمان عمر بن خطاب دیدار
کردم. به او گفتم: برای من حدیثی از عمر نقل کن! گفت: نمی&shy;توانم! می&shy;ترسم حدیث را طوری نقل کنم که
در آن کمی و زیادی اتفاق بیفتد! [سپس، ادامه داد] ما روزی نزد عمر بودیم و به او گفتیم که برای ما حدیثی از پیامبر
اکرم (صلی الله علیه و آله) نقل کن. گفت: می&shy;ترسم طوری نقل کنم که حرفی از آن را کم یا زیاد کنم! چون پیامبر

[raquo;[۱۶&!اکرم (صلی الله علیه و آله) فرمودند: هرکس بر من دروغ ببندد، جایگاه او جهنم است

در روایتی آمده است که بعد از فتح مکه &laquo;أبوشاة&raquo; بعد از اتمام خطبه پیامبر گرامی اسلام (صلی الله
علیه و آله) در جمع اصحاب، به سبب اینکه کلام پیامبر در ذهنش نماند، از ایشان خواست تا سخنانشان را برای او

بنویسند. پیامبر فرمان داد که سخمنانم را رای ابو شاه بنویسید (اُکْتُبُوا لِأَبِی&shy;شَاةٍ).[۱۷]

نگارش حدیث شیعه از زمان پیامبر

عقیده شیعه در کتابت حدیث، درواقع، پیروی از اوامر پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) و امامان معصوم (علیهم السلام)
در لزوم نگارش حدیث بوده است.[۱۸]باور ما این است که نگارش احادیث از همان زمان پیامبر اکرم (صلی الله علیه و
آله) توسط یاران خاص پیامبر و علی بن ابی&shy;طالب (علیهما السلام) آغاز شد. از این میان می&zwnj;توان به افرادی
مانند سلمان فارسی، ابوذر غفاری، أبورافع، اسماء بنت عمیس، جابر بن عبدالله أنصاری، زید بن ثابت انصاری، عبدالله

بن عباس، اُبی بن کعب، أبوشاة یمنی، ابوبکر، أصبغ بن نباته، سلیم بن قیس هلالی اشاره کرد.[۱۹]

امام علی بن آن حضرت نوشت،  به سفارش خود  را  آله)  و  الله علیه  اکرم (صلی  پیامبر  احادیث  اولین کسی که 
أبی&shy;طالب (علیهما السلام) بود. أبورافع نیز یکی از افراد پیشرو در کتابت حدیث بوده است. او احادیث پیامبر اکرم

(صلی الله علیه و آله) را در قالب کتاب &laquo;السنن و الأحکام و القضایا&raquo; جمع&shy;آوری کرده است.[۲۰]

پیشوند با  معمولاً  که  دارد  وجود  ایشان  یاران  از  پیامبر  روایات  از  مجموعه&shy;&shy;هایی  ضمن،  در 
&laquo;صحیفه&raquo; یا &laquo;نسخه&raquo; از آن&shy; یاد شده است.[۲۱]

اصحاب ائمه و نگارش حدیث

در زمان هریک از امامان معصوم (علیهم السلام) نیز، یاران&zwnj;شان سخنان آن بزرگواران را که در برگیرنده احادیث
پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) و امامان پیشین بود، نگارش می&zwnj;کردند.

به عنوان نمونه، می&shy;توان به&laquo;محمد بن مسلم&raquo; اشاره کرد. او از یاران امام باقر (علیه السلام)، امام
صادق (علیه السلام) و امام کاظم (علیه السلام) است و کتابی با نام چهارصد مسأله در ابواب حلال و حرام دارد که در

واقع، مجموعه&shy;ای از احادیث گران&shy;بهای امامان علیهم السلام است.[۲۲]

نیز می&shy;توان به &laquo;صفوان بن یحیی&raquo; اشاره کرد که از یاران امام کاظم (علیه السلام)، امام رضا (علیه
السلام) و امام جواد (علیه السلام) بود و سی جلد کتاب حدیثی نوشت. برخی از آن&shy;ها عبارت است از: کتاب

الوضوء، کتاب الصلاة، کتاب الصوم، کتاب الحج و ... .[۲۳]

بنابراین در زمان خود امامان معصوم (علیهم السلام) کتابت حدیث با قوت انجام می&zwnj;شد و امامان بر این امر
آن&zwnj;ها صورت اصحاب  به وسیله&zwnj;ی  و  امامان  نظارت  زیر  نگارش حدیث همواره  البته  داشتند.  اهتمام 

می&zwnj;گرفته است.

شیعه و تدوین جوامع حدیث

توجه و دقت به این نکته ضروری است که محدثان بزرگی مانند؛ مرحوم کلینی، مرحوم شیخ طوسی، مرحوم صدوق،
مرحوم سیدرضی، مرحوم مجلسی و... هرگز احادیث پیامبر و امامان را کتابت نکردند؛ بلکه آن&zwnj;ها در حقیقت به
تدوین احادیث پرداختند. به این معنا که احادیث قبلاً به وسیله اصحاب پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) و یاران امامان

8 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



معصوم (علیهم السلام) در مجموعه&shy;های کوچکی به صورت متفرقه کتابت شده بود و در زمان&shy;های بعد
عالمانی چون مرحوم کلینی، مرحوم مجلسی و... به تدوین، تنظیم و تبویب آن در جوامع حدیثی&shy;ای پرداختند.

شیعه و احترام به یاران پیامبر

در کتاب&shy;های حدیثی شیعه از اصحاب پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) فراوان روایاتی نقل شده است و علما و
دانشمندان شیعه براساس آن روایات فتوا داده و یا بر اساس آن تحقیقات علمی انجام می&shy;دهند. این عمل
بیان&shy;گر این است که شیعه برای اصحاب پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) احترام ویژه&zwnj;ای قائل بوده و
روایات آنان را به عنوان سند در جوامع حدیثی خود نقل کرده است. از این میان می&zwnj;توان به شخصیت&zwnj;هایی

چون ابن&shy;عباس،[۲۴] زید بن ثابت،[۲۵]زید بن ارقم،[۲۶]سلمان فارسی،[۲۷]... اشاره کرد.

انگیزه&zwnj;های سیاسی و منع از نگارش و نقل حدیث

به نظر ما هدف اصلی از منع کتابت و نقل حدیث پس از وفات پیامبر اکرم هدفی سیاسی&shy; بود. جریان حاکم قصد
داشت تا از نشر فضائل امام علی(علیه السلام)، حضرت فاطمه (علیها السّلام) و سایر اهل&shy;بیت (علیهم السلام)

جلوگیری کند و اهل&zwnj;بیت را از محوریت امور دینی و دنیایی مردم دور سازد.

دلائل و توجیهاتی که بعدها مورخان و محدثان اهل&zwnj;سنت در دفاع از جریان حاکم پس از پیامبر مطرح کرده و
از پیامبر  احادیث  آرام  آرام  که  موجب شد  حدیث  نقل  و  نگارش  از  منع  نیست.  موجهی  دلائل  می&zwnj;کنند، 
ذهن&zwnj;ها محو شود و میدان برای واردساختن احادیث جعلی در نکوهش اهل&zwnj;بیت و ستایش خلفا گشوده

گردد.[۲۸]

دلیل روشن بر این مدعا، کلام خلیفة دوم است که گفت: &laquo;أقلّوا الروایة عن رسول الله (صلّی الله علیه و آله) إلاّ
فیما یعمل به&raquo; از روایت کردن احادیث پیامبر، جز در امور فقهی عملی، بکاهید. معنای این سخن پرهیز از نقل
روایات فضائل اهل&zwnj;بیت علیهم السلام است. در روایت است که علقمه کتابی را از مکه یا یمن آورد که در آن
احادیثی راجع به اهل بیت پیامبر (صلّی الله علیه و آله) وجود داشت. آن را به عبدالله داد ولی عبدالله آن را شست و در
جواب اعتراض علقمه گفت: &laquo;القلوب اوعیة فاشغلوها بالقرآن و لاتشغِلوها ما سواه.&raquo; دل&zwnj;ها

ظرف&zwnj;هایی است؛ پس آن را به قرآن مشغول سازید و به غیرآن سرگرم نشوید![۲۹]

البته می&shy;توان دلایل دیگری هم به آنچه گفته شد اضافه کرد مانند: از حجیت انداختن کلام پیامبر (صلّی الله علیه و
آله) و حجیت&zwnj;بخشیدن به نظرات دیگران (صحابه) که در روایت دوات و قلم و روایاتی نظیر آن، به روشنی قابل فهم

است.

نتیجه&zwnj; سخن

روایاتی که در کتاب&zwnj;های اهل&zwnj;سنت از پیامبر نقل شده و به منع از نگارش حدیث اشارت دارد، سندا و دلاله
ضعیف، بوده و با احادیث دیگری که به نگارش حدیث امر می&zwnj;کند معارض است. منع از حدیث پس از پیامبر، تنها
منع از کتابت و تدوین آن نبوده است بلکه نقل حدیث هم ممنوع شد. دلایل شیعه بر لزوم تدوین و کتابت حدیث پیامبر
عبارت است از: الف) نبود تنافی بین جمع&zwnj;آوری قرآن و کتابت احادیث؛ ب) اسلوب بلاغی و معجزه&shy;آسای
به مطالب  بلندمدت  نگه&shy;داری  در  ذهن  توانایی  عدم  ج)  احادیث می&zwnj;شد؛  با  آن  اختلاط  از  مانع  قرآن 
&shy;صورت کامل؛ د) شروع کتابت حدیث از زمان پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) در اعتقاد شیعه؛ ه) کتابت حدیث به

وسیله یاران امامان معصوم (علیهم السلام) با نظارت آن بزرگواران.

احادیث موجود در جوامع حدیثی کنونی شیعه به وسیله صاحبان این جوامع کتابت نشده است؛ بلکه به وسیله این
بزرگواران، تدوین، جمع&shy;آوری، باب&shy;بندی و عنوان&shy;بندی شده است.

کمترین دلیل بر احترام ویژه شیعه به صحابه پیامبر اکرم (صلی الله علیه و آله) این است که از برخی صحابه در جوامع
حدیثی شیعه روایت نقل شده و بر طبق آن فتوا صادر شده و روایات نقل &zwnj;شده توسط آن&zwnj;ها محور برخی از
تحقیقات دانشمندان شیعه بوده است. انگیزه اصلی منع نگارش و نقل حدیث، جلوگیری از نشر فضائل اهل&zwnj;بیت
نیز و  سیاسی  و  دینی  امور  در  آن&zwnj;ها  محوریت  بین&zwnj;بردن  از  نتیجه،  در  و  السلام  علیهم 

8 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



حجیت&zwnj;بخشیدن به کلام صحابه بوده است!

laquo& .[۱];... حدثنا القاسم بن محمد قال : قالت عائشة جمع أبی الحدیث عن رسول الله - صلی الله علیه وسلم -
فکانت خمسمائة حدیث فبات لیلة یتقلب کثیرا قالت فغمنی فقلت تتقلب لشکوی أو لشیء بلغک فلما أصبح قال أی بنیة
هلمی الأحادیث التی عندک فجئته بها فدعا بنار فحرقها وقال خشیت أن أموت وهی عندک فیکون فیها أحادیث عن رجل
ائتمنته ووثقت به ولم یکن کما حدثنی فأکون قد تقلدت ذلک... .&raquo;(السیوطی، جلال&shy;الدین عبدالرحمن بن
أبی&shy;بکر، جامع الأحادیث، ج ۲۵، ص ۱۲۰، ح ۲۷۷۳۰.)ـ(المتقی الهندی البرهان فوری، علاء الدین علی بن حسام

الدین، کنز العمال فی سنن الأقوال والأفعال، ج ۱۰، ص ۲۸۵، ح ۲۹۴۶۰.)

[۲]. الذهبی، محمد بن أحمد بن عثمان، تذکرة الحفاظ، ج ۱، ص ۱۰.

[۳]. القشیری النیسابوری، مسلم بن الحجاج أبو الحسن، الجامع الصحیح المسمی صحیح مسلم، ج ۱۴، ص ۲۹۱، ح
۵۳۲۶. ـ النسائی، أحمد بن شعیب أبو عبد الرحمن، سنن النسائی الکبری، ج ۵، ص ۱۰، ح ۸۰۰۸. ـ الدارمی، عبدالله
بن عبدالرحمن أبو محمد، سنن الدارمی، ج ۱، ص ۱۳۰، ح ۴۵۰. ـ الشیبانی، أحمد بن حنبل أبو عبدالله، مسند الإمام

أحمد بن حنبل، ج ۳، ص ۵۶، ح ۱۱۵۵۳.

[۴]. أبوداود الأزدی السَّجِسْتانی، سلیمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشیر بن شداد بن عمرو، سنن أبی&shy;داود، ج
۱۰، ص ۵۵، ح ۳۱۶۱. ـ الدارمی، عبدالله بن عبدالرحمن أبو محمد، سنن الدارمی، ج ۱، ص ۱۳۶، ح ۴۸۴. ـ الشیبانی،

أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد، مسند أحمد، ج ۱۳، ص ۲۵۹، ح ۶۲۲۱.

[۵]. البخاری، محمد بن إسماعیل بن إبراهیم بن المغیرة أبو عبد الله، الجامع الصحیح المسند من حدیث رسول الله
صلی الله علیه وسلم وسننه وأیامه (صحیح البخاری)، ج ۱۷، ص ۴۱۷، ح ۵۲۳۷. ـ القشیری النیسابوری، مسلم بن
الحجاج أبو الحسن، الجامع الصحیح المسمی صحیح مسلم، ج ۸، ص ۴۱۴، ح ۳۰۹۱. ـ النسائی، أحمد بن شعیب أبو

عبد الرحمن، سنن النسائی الکبری، ج ۴، ص ۳۶۰، ح ۷۵۱۶.

[۶]. ر.ک: الجلالی، السید محمدرضا، تدوین السنة الشریفة،ص ۳۱۷.

[۷]. ر.ک: همان، ص ۳۲۰.

[۸]. ابن أبی شیبة العبسی الکوفی، أبو بکر عبد الله بن محمد، مُصنف ابن أبی شیبة، ج ۸، ص ۵۶۸، ح ۲۶۷۵۳.

[۹]. القزوینی، محمد بن یزید أبو عبدالله، سنن ابن&shy;ماجه، ج ۱، ص ۱۲، ح ۲۸.

[۱۰]. ر.ک: شهرستانی، سید علی، منع تدوین الحدیث، ص ۲۰.

[۱۱] . فصلت/۴۲ و حجر/۹

[۱۲]. ر.ک: أبوریه، محمود، أضواء علی السنة المحمدیة، ص ۵۰. ـ ر.ک: شهرستانی، سید علی، منع تدوین الحدیث، ص
.۲۲

[۱۳]. ر.ک: همان، ص ۲۱.

[۱۴]. الف) العسقلانی، أحمد بن علی بن حجر، تقریب التهذیب، ج ۱، ص ۳۵۰، رقم ۲۱۱۶؛(زید بن أرقم بن زید بن قیس
الأنصاری الخزرجی صحابی مشهور أول مشاهده الخندق وأنزل الله تصدیقه فی سورة المنافقین مات سنة ست أو ثمان

وستین ع.)

ب) الذهبی، شمس الدین أبوعبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَایْماز، سیر أعلام النبلاء، ج ۳، ص ۱۶۵، رقم ۲۷؛(
زید بن أرقم * (ع) ابن زید بن قیس بن النعمان بن مالک الاغر بن ثعلبة بن کعب بن الخزرج بن الحارث بن الخزرج، أبو
عمرو، ویقال: أبو عامر، ویقال: أبو سعید، ویقال: أبو سعد، ویقال: أبو أنیسة، الانصاری الخزرجی، نزیل الکوفة، من مشاهیر

الصحابة. شهد غزوة مؤتة وغیرها... .)

8 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



ج) ابن&shy;سعد البصری الزهری، محمد بن سعد بن منیع أبو عبدالله، الطبقات الکبری، ج ۶، ص ۱۸؛(زید بن أرقم
الأنصاری أحد بنی الحارث بن الخزرج قال محمد بن عمر یکنی أبا سعد وقال غیره کان یکنی أبا أنیس وأول مشاهده مع
النبی صلی الله علیه و سلم المریسیع ونزل الکوفة وابتنی بها دارا فی کندة وتوفی بها أیام المختار سنة ثمان وستین.)

[۱۵]ابن&shy;ماجة، أبوعبدالله محمد بن یزید القزوینی، سنن ابن&shy;ماجه، ج ۱، ص ۲۹، ح ۲۵. ـ الشیبانی، أبو عبد
الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد، مسند أحمد، ج ۳۹، ص ۲۹۹، ح ۱۸۴۹۹.

(حَدَّثَنَا أَبُو بَکْرِ بْنُ أَبِی شَیْبَةَ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ عَنْ شُعْبَةَ ح و حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِیٍّ قَالَ حَدَّثَنَا
شُعْبَةُ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُرَّةَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِی لَیْلَی قَالَ: قُلْنَا لِزَیْدِ بْنِ أَرْقَمَ حَدِّثْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ

قَالَ کَبِرْنَا وَنَسِینَا وَالْحَدِیثُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ شَدِیدٌ.)

[۱۶]. الشیبانی، أحمد بن حنبل أبو عبدالله، مسند الإمام أحمد بن حنبل، ج ۱، ص ۴۱۰، ح ۳۲۶.

(حَدَّثَنَا أَبُو سَعِیدٍ حَدَّثَنَا دُجَیْنٌ أَبُو الْغُصْنِ بَصْرِیٌّ قَالَ قَدِمْتُ الْمَدِینَةَ فَلَقِیتُ أَسْلَمَ مَوْلَی عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِیَ اللَّهُ عَنْهُ
فَقُلْتُ حَدِّثْنِی عَنْ عُمَرَ فَقَالَ لَا أَسْتَطِیعُ أَخَافُ أَنْ أَزِیدَ أَوْ أَنْقُصَ کُنَّا إِذَا قُلْنَا لِعُمَرَ رَضِیَ اللَّهُ عَنْهُ حَدِّثْنَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّی

اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَخَافُ أَنْ أَزِیدَ حَرْفًا أَوْ أَنْقُصَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ کَذَبَ عَلَیَّ فَهُوَ فِی النَّارِ.)

[۱۷]. البخاری، أبوعبدالله محمد بن إسماعیل بن إبراهیم بن المغیرة، الجامع الصحیح المسند من حدیث رسول الله
صلی الله علیه وسلم وسننه وأیامه (صحیح البخاری)، ج ۸، ص ۲۹۳، ح ۲۲۵۴. ـ القشیری النیسابوری، مسلم بن

الحجاج أبو الحسن، الجامع الصحیح المسمی صحیح مسلم، ج ۷، ص ۸۵، ح ۲۴۱۴.

(حَدَّثَنَا یَحْیَی بْنُ مُوسَی حَدَّثَنَا الْوَلِیدُ بْنُ مُسْلِمٍ حَدَّثَنَا الْأَوْزَاعِیُّ قَالَ حَدَّثَنِی یَحْیَی بْنُ أَبِی کَثِیرٍ قَالَ حَدَّثَنِی أَبُو سَلَمَةَ بْنُ
عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ حَدَّثَنِی أَبُو هُرَیْرَةَ رَضِیَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا فَتَحَ اللَّهُ عَلَی رَسُولِهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ مَکَّةَ قَامَ فِی
النَّاسِ فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَی عَلَیْهِ ثُمَّ قَالَ إِنَّ اللَّهَ حَبَسَ عَنْ مَکَّةَ الْفِیلَ وَسَلَّطَ عَلَیْهَا رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِینَ فَإِنَّهَا لَا تَحِلُّ لِأَحَدٍ کَانَ
قَبْلِی وَإِنَّهَا أُحِلَّتْ لِی سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ وَإِنَّهَا لَا تَحِلُّ لِأَحَدٍ بَعْدِی فَلَا یُنَفَّرُ صَیْدُهَا وَلَا یُخْتَلَی شَوْکُهَا وَلَا تَحِلُّ سَاقِطَتُهَا إِلَّا
لِمُنْشِدٍ وَمَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِیلٌ فَهُوَ بِخَیْرِ النَّظَرَیْنِ إِمَّا أَنْ یُفْدَی وَإِمَّا أَنْ یُقِیدَ فَقَالَ الْعَبَّاسُ إِلَّا الْإِذْخِرَ فَإِنَّا نَجْعَلُهُ لِقُبُورِنَا وَبُیُوتِنَا فَقَالَ
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا الْإِذْخِرَ فَقَامَ أَبُو شَاهٍ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْیَمَنِ فَقَالَ اکْتُبُوا لِی یَا رَسُولَ اللَّهِ فَقَالَ رَسُولُ
اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ اکْتُبُوا لِأَبِی شَاهٍ قُلْتُ لِلْأَوْزَاعِیِّ مَا قَوْلُهُ اکْتُبُوا لِی یَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ هَذِهِ الْخُطْبَةَ الَّتِی سَمِعَهَا

مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ.)

[۱۸]. الف) الکلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، ج ۱، ص ۵۲، ح ۹؛(الْحُسَیْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ مُعَلَّی بْنِ مُحَمَّدٍ عَنِ الْحَسَنِ
بْنِ عَلِیٍّ الْوَشَّاءِ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَیْدٍ عَنْ أَبِی بَصِیرٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ(علیه السلام) یَقُولُ اکْتُبُوا فَإِنَّکُمْ لَا تَحْفَظُونَ

حَتَّی تَکْتُبُوا.)

ب) همان، ح ۱۳؛(مُحَمَّدُ بْنُ یَحْیَی عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِیسَی عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِی نَصْرٍ عَنْ جَمِیلِ بْنِ دَرَّاجٍ
قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ(علیه السلام) أَعْرِبُوا حَدِیثَنَا فَإِنَّا قَوْمٌ فُصَحَاءُ.)

ج) همان، ص ۵۳، ح ۱۵؛(عِدَّةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ أَبِی خَالِدٍ شَیْنُولَةَ قَالَ قُلْتُ لِأَبِی
جَعْفَرٍ الثَّانِی(علیه السلام) جُعِلْتُ فِدَاکَ إِنَّ مَشَایِخَنَا رَوَوْا عَنْ أَبِی جَعْفَرٍ وَ أَبِی عَبْدِ اللَّهِ(علیه السلام) وَ کَانَتِ التَّقِیَّةُ

شَدِیدَةً فَکَتَمُوا کُتُبَهُمْ وَ لَمْ تُرْوَ عَنْهُمْ فَلَمَّا مَاتُوا صَارَتِ الْکُتُبُ إِلَیْنَا فَقَالَ حَدِّثُوا بِهَا فَإِنَّهَا حَقٌّ.)

د) حسن بن شعبه حرانی، تحف العقول، تحف العقول، ص ۳۶؛(و قال&laquo;صلی الله علیه و آله&raquo; قیِّدوا العلم
بالکتاب.)

ه) مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، بحار الأنوار، ج ۲، ص ۱۴۷، ح ۱۸؛(غو، [غوالی اللئالی&rlm;] رَوَی ابْنُ جُرَیْجٍ عَنْ
عَطَاءٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ قُلْتُ یَا رَسُولَ اللَّهِ أُقَیِّدُ الْعِلْمَ قَالَ نَعَمْ وَ قِیلَ مَا تَقْیِیدُهُ قَالَ کِتَابَتُهُ.)

و) محمد بن علی بن حسین بن بابویه قمی&rlm; معروف به&laquo;شیخ صدوق&raquo;، الأمالی، ص ۳۷، ح ۳؛(حدثنا
محمد بن علی قال حدثنا علی بن محمد بن أبی القاسم عن أبیه عن محمد بن أبی عمر العدنی بمکة عن أبی العباس

8 صفحه 8 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



بن حمزة عن أحمد بن سوار عن عبد الله بن عاصم عن سلمة بن وردان عن أنس بن مالک قال قال رسول الله(صلی الله
علیه و آله): المؤمن إذا مات و ترک ورقة واحدة علیها علم تکون تلک الورقة یوم القیامة سترا فیما بینه و بین النار و أعطاه
الله تبارک و تعالی بکل حرف مکتوب علیها مدینة أوسع من الدنیا سبع مرات و ما من مؤمن یقعد ساعة عند العالم إلا

ناداه ربه عز و جل جلست إلی حبیبی و عزتی و جلالی لأسکنتک الجنة معه و لا أبالی.)

[۱۹]. ر.ک: الشاکری، حسین، تدوین الحدیث و تاریخ الفقه، ص ۶. ـ ر.ک: استادان دانشکده علوم حدیث، آشنایی با
حدیث، ص ۴۸ و ۴۹.

[۲۰]. ر.ک: أبوریة، محمود، أضواء علی السنة المحمدیة، ص ۲۷۲. ـ ر.ک: استادان دانشکده علوم حدیث، آشنایی با
حدیث، ص ۴۸.

[۲۱]. ر.ک: مهدوی راد، محمدعلی، تدوین الحدیث عند الشیعة الامامیة، ص ۶۹ـ۹۹.

[۲۲]. ر.ک: النجاشی، ابوالعباس احمد بن علی بن احمد بن العباس، رجال النجاشی، ص ۳۲۳، رقم ۸۸۲؛(له کتاب
یسمی الأربعمائة مسألة فی أبواب الحلال و الحرام.)

[۲۳]. ر.ک: همان، ص ۱۹۷، رقم ۵۲۴؛(و صنف ثلاثین کتاباً کما ذکر أصحابنا. یعرف منها الآن: کتاب الوضوء کتاب الصلاة
کتاب الصوم کتاب الحج کتاب الزکاة کتاب النکاح کتاب الطلاق کتاب الفرائض کتاب الوصایا کتاب الشراء (الشری) و البیع

کتاب العتق و التدبیر کتاب البشارات نوادر.)

[۲۴]. ابن&shy;بابویه، محمد بن علی، من لایحضره الفقیه، ج ۱، ص ۵۳۸، ح ۱۵۰۵. ـ طوسی، محمد بن حسن، تهذیب
الأحکام، ج ۹، ص ۲۶۰، ذیل حدیث ۱۴.

[۲۵]. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، ج ۷، ص ۷۵، باب بیان الفرائض فی الکتاب. ـ الحر العاملی، محمد بن حسن بن
علی، وسائل الشیعة، ج ۲۰، ص ۳۵، ح ۲۴۹۶۴.

[۲۶]. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، ج ۲، ص ۲۰۶، ح ۴. ـ مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، بحار الأنوار، ج ۲۳، ص
۳۴، ح ۷۲.

[۲۷]. مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، بحار الأنوار، ج ۲۱، ص ۸۴، ح ۹.

[۲۸]. ر.ک: الجلالی، السید محمدرضا، تدوین السنة الشریفة،ص ۴۰۳.

[۲۹]. ر.ک: الخطیب البغدادی، احمدبن علی بن ثابت ابوبکر، تقیید العلم، ص ۵۲.

8 صفحه 9 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


