
یکشنبه 25 تیر 1396 - 11:31

آیت الله قرهی مطرح کرد؛ چه کنیم از هجمه شیطان در امان باشیم؟/ رذائل و فضائل قوه
غضب

آیت الله قرهی گفت: هر چه یاد امام زمان(عج) باشید، در حصن حصین هستید. امّا اگر یاد حضرت، کنار برود، آنوقت

شیطان هجمه میکند.

برود، کنار  یاد حضرت،  اگر  امّا  باشید، در حصن حصین هستید.  زمان(عج)  امام  یاد  الله قرهی گفت: هر چه  آیت 
آن&zwnj;وقت شیطان هجمه می&zwnj;کند.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر مشروح درس اخلاق آیت الله قرهی است که در ۱۹ تیرماه ایراد شده است.

قوّه&zwnj;ای که سبب عدم اشتراک قوای انسانی و حیوانی می&zwnj;شود

پیچیدگی انسان در باب این است که ذوالجلال و الاکرام، قوایی به او مرحمت کرد که این قوا بعضاً بین او و حیوان،
مشترک است. امّا به انسان، قوّه&zwnj;ای را مرحمت کرد که اگر این قوّه به عنوان هادی درونی، سیطره پیدا کرد، دیگر

قوای او، شبه قوای حیوان نیست و حال این قوا با قوای شیطانی و حیوانی متفاوت است.

وقتی تبیین به قوای شیطانی می&zwnj;شود، جنّیان هستند. وقتی تبیین به قوای حیوانی می&zwnj;شود، هر آنچه از
حیوان هست، مدّنظر است که صورت ظاهر در اشتراک است، امّا وقتی قوّه&zwnj;ای برتر از این قوا، قرار گرفت، دیگر آن
کاری قوا،  این  همه&zwnj;ی  بر  عاقله  قوّه&zwnj;ی  این سیطره&zwnj;ی  بلکه  نیست.  قوا  بین  اشتراک  حال 
می&zwnj;کند که بتواند این قوا را از آن حال حیوانی بیرون بکشد و از آن حال به حال قوّه&zwnj;ی ملکی و بعد از آن به

انسانی و بعد هم همه&zwnj;ی این قوا به قوای الهی تبدیل شود که آن، عقل است.

البته العقل بما هو عقل با آنچه بعضاً تعریف می&zwnj;شود، متفاوت است. بارها بیان کردیم که فرمودند: &laquo;العقل
ما عبد به الرّحمن&raquo;، حال، این چیست که خدای رحمان توسّط آن، عبادت می&zwnj;شود؟ صورت اوّلیّه، عنوان
تفکّر است که تبیینش با عقل، متفاوت است. گرچه عرفای عظیم&zwnj;الشّأن بعضاً هم مباحث فلسفی، هم کلامی و
هم بالاتر در مباحث معرفتی، بیان فرمودند: این مباحث تفکّر، زیر مجموعه&zwnj;ی عقل است. ولی به حقیقت عقل بما
هو عقل، آن قوّه&zwnj;ی عظیمی است که پروردگار عالم از آن جهت این را در اختیار انسان قرار داده که این انسان

بتواند رشد کند، تعالی پیدا کند و از مقام ملکوتی به مقام انسانی و از مقام انسانی به مقام الهی برسد.

انسان یعنی  است،  الهی  مباحث  همین  انسانی،  مقام  اساس  و  اسّ  فرمودند:  بیان  بزرگان  از  بعضی  گرچه 
می&zwnj;شود که الهی شود. الانسان بما هو انسان، حقیقته فی عقله و عقله فی ذاته و ذاته فی ذات الله تبارک و

تعالی کما قال الله تبارک و تعالی: نفخت فیه من روحی.

شجاعت؛ یکی از چهار فضیلت اصولی

زیر همه  دیگر  قوای  که  می&zwnj;کند  تفاوت  حیوانی  حال  با  انسانی  حال  وقتی  می&zwnj;شود  معلوم  پس 
مجموعه&zwnj;ی عقل قرار &zwnj;گیرد. لذا وقتی شجاعت را تبیین می&zwnj;کنیم که مورد بحث این جلسات ما بود،
می&zwnj;دانیم که زیرمجموعه&zwnj;ی قوّه&zwnj;ی غضبیّه است. قوّه&zwnj;ی غضبیّه هم از قوّه&zwnj;ی عاقله

است.

شاید بگویید: یعنی چه؟! قوّه&zwnj;ی غضبیّه در حیوان هم هست، حال چطور می&zwnj;شود قوّه&zwnj;ی غضبیّه،
قوّه&zwnj;ی عاقله باشد؟

جواب این سؤال به همان بحثی که در مقدّمه بیان کردیم، برمی&zwnj;گردد. اگر خوب تأمّل کنید و مدام مرور کنید،
تبیین به امّا  دارند،  را  آن  زیاد  و  قوّه&zwnj;ی غضب چیست که حیوانات هم کم  این  متوجّه می&zwnj;شوید که 
قوّه&zwnj;ی عاقله می&zwnj;شود؟ مگر می&zwnj;شود غضب مربوط به عقل شود؟! در این مطلب، کمی تأمّل کنید،
إن&zwnj;شاءالله در جلسات بعد مطالبی عالی در این زمینه بیان خواهیم کرد که حسب فرمایشات عرفا و بزرگان است

و ما می&zwnj;خواهیم اخلاق علمی و عملی بیان کنیم.

6 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/178913/
http://tebyan-tabriz.ir/News/178913/


جالب است که امروز مصادف با شهادت حضرت حمزه، عموی پیامبر است و مباحث شجاعت ایشان را هم بیان خواهیم
کرد. قرآن هم آیاتی راجع به حضرت حمزه دارد و روایاتی از پیامبر و حضرات معصومین هم در مورد ایشان بیان شده

است[۱].

در جلسات قبل اشاراتی داشتیم که اسّ و اساس شجاعت از غضب است. بزرگان و اعاظم می&zwnj;گویند: شجاعت
بیان فرمودند: برتری است که در وجود انسان هست و در فضائل اخلاقی، علماء اخلاق و عرفا  از آن صفات  یکی 

شجاعت، یکی از چهار فضیلت و صفات عظیمه است.

همان&zwnj;طور که می&zwnj;دانید فضائل و صفات پسندیده بسیار داریم، امّا بعضی&zwnj;ها اصل است و بعد فروع
پیدا می&zwnj;کنند. مانند این که پروردگار عالم فرمود: اصلها ثابت و فرعها فی السماء. لذا می&zwnj;گویند: شجاعت،

از اصول فضائل و از چهار اصل برتر فضائل است.

فرد شجاع از خود اختیاری ندارد!!!

آقایان می&zwnj;فرمایند: شجاعت، عبارت از اطاعت قوّه&zwnj;ی غضبیّه از قوّه&zwnj;ی عاقله می&zwnj;باشد. امّا
جلو که  یعنی کسی  است.  تهوّر  و  نیست  عنوان شجاعت  دیگر  نکند،  اطاعت  عقل  از  غضبیّه  قوّه&zwnj;ی  اگر 

می&zwnj;رود، امّا نمی&zwnj;داند که شجاعت در زمانی، به حقیقت شجاعت است که از عقل اطاعت کند.

یعنی در جایی به مبصر می&zwnj;کنند.  تبیین  را  قوّه&zwnj;ی عاقله  بزرگان، حال  از  بیان کردم که بعضی  بارها 
می&zwnj;گوید: برپا، مانند جایی در برابر وحی است که می&zwnj;گوید: بلند شوید، امّا در جایی هم می&zwnj;گوید:
برجا، بنشینید. می&zwnj;گوید: حرّک، حرکت کن. می&zwnj;گوید: قِف: بایست. این، حال قوّه&zwnj;ی عاقله است که
به همه&zwnj;ی قوا تبیین می&zwnj;کند: کجا حرکت کن، کجا بایست و ...، از جمله قوّه&zwnj;ی غضبیّه. اگر این
قوّه&zwnj;ی غضب، تحت سیطره&zwnj;ی قوّه&zwnj;ی عاقله، قرار گرفت، شجاعت می&zwnj;شود. چون عقل به آن

امر می&zwnj;کند: برو، می&zwnj;رود؛ می&zwnj;گوید: بایست، می&zwnj;ایستد.

به تعبیر دیگر در بحث شجاعت، اختیار در کف شجاع نیست. آن کسی که این قوّه در او هست، عنوان این هست که
شجاع است، امّا خود قوّه، شجاعت است. این قوّه&zwnj;ی شجاعت، در اختیار خود او نیست. یعنی یک کسی به او
می&zwnj;گوید: حرکت کن، حرکت می&zwnj;کند؛ می&zwnj;گوید: بایست، می&zwnj;ایستد. تا این&zwnj;جا جلو

برو، چشم. این&zwnj;جا بایست، چشم.

پس دیگر شجاع یعنی کسی که این خصلت شجاعت در وجود او هست، اختیاری از خود ندارد! یعنی قوّه&zwnj;ی
عاقله به او بیان می&zwnj;کند و او طبق امر عقل عمل می&zwnj;کند. گرچه به صورت ظاهر قوّه&zwnj;ی غضبیّه

هست، امّا وقتی تحت سیطره&zwnj;ی قوّه&zwnj;ی عاقله قرار گرفت، دیگر اختیاری از خود ندارد.

فرقی بین قوّه&zwnj;ی غضب و قوّه&zwnj;ی شهوت و قوّه&zwnj;ی عاقله نیست!

البته برخی از بزرگان، از جمله شیخنا الاعظم، حضرت مفید عزیز می&zwnj;فرمایند: تمام مطالبی از جمله شجاعت و ...
در قوّه&zwnj;ی عاقله هست و قوای دیگر از خود قوّه&zwnj;ی عاقله نشأت می&zwnj;گیرد. مثلاً ایشان قائل به این
هستند که قوّه&zwnj;ی شهوت مجزّای از قوّه&zwnj;ی عاقله نیست. چون حال قوّه&zwnj;ی عاقله، حال مبصر است و
بزرگان بیان کردند: بین قوّه&zwnj;ی غضب و قوّه&zwnj;ی شهوت و قوّه&zwnj;ی عاقله فرقی نیست. بین قوّه&zwnj;ی
شهوت و قوّه&zwnj;ی عاقله فرقی نیست. بین قوّه&zwnj;ی غضب و قوّه&zwnj;ی عاقله فرقی نیست. همه&zwnj;ی
این قوا از ناحیه&zwnj;ی خدا در وجود انسان قرار گرفته و هر کدام هم کارآیی خودش را دارد. پس فرقی نیست.
انجام را  کار  همان  دارند  و  دارند  یک مسئولیّتی  کدام  هر  اوست،  از  برتر  این،  بگوید:  که  نیست  این&zwnj;طور 
می&zwnj;دهند. اگر خوب انجام داد، برنده است. فقط یک جا می&zwnj;شود گفت: این، برتر از دیگری است که خدای
ناکرده یکی از قوا، کم&zwnj;کاری کند، ولی دیگری کارش را به خوبی انجام دهد. لذا در این&zwnj;جا معلوم است که

آن قوّه، درمقابل این قوّه که کم کار کرده است، برتر می&zwnj;شود. امّا حال اوّلیّه این است که فرقی با هم ندارند.

به عنوان مثال، خود ما انسان&zwnj;ها، همه، یکی هستیم. شُعُوباً وَ قَبائِلَ ، لِتَعارَفُوا هست، یعنی شعبه شعبه و
قبیله قبیله شدیم تا از هم شناخته شوید، ولی هیچ فرقی بین ما، حتّی بین زن و مرد هم نیست. چون هر کدام کارآیی

6 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



خاصّ خود را دارند. منتها در ادامه فرمود: إِنَّ أَکْرَمَکُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقاکُم&rlm;، پس معلوم می&zwnj;شود که فرقی نیست
و کسی نمی&zwnj;تواند بگوید: مرد برتر از زن است، این حرف، کاملاً غلط است و اسلام، آن را رد کرده است. کسی
نمی&zwnj;تواند بگوید: سفید بر سیاه ترجیح دارد. کسی نمی&zwnj;تواند بگوید: ثروتمند بهتر از فقیر است، رد شده
است. کسی این مطلب را حتّی در مورد عالم هم نمی&zwnj;تواند بگوید. درست است که بیان شده: اطلبوا العلم من
که گاه می&zwnj;شود  إلاّ  و  بندگی خدا شود  برای  عامل  که  است  مفید  وقتی  علم  این  امّا  اللحد،  الی  المهد 
&laquo;العلم هو الحجاب الاکبر&raquo;، یعنی اگر دیگران هم حجاب دارند، ولی حجابی که علم بر بعضی&zwnj;ها
می&zwnj;اندازد، اکبر از دیگر حجب است. بعضی حجاب&zwnj;هایی دارند، امّا حجاب نازکی است؛ چون قلب سلیمی

دارند، امّا آن علم ظاهری را ندارند، لذا گاهی با مطالبی غوغا می&zwnj;شود و حرکاتی پیش می&zwnj;آید.

درسی که یک بزّاز به یک آیت&zwnj;الله داد!

احدی هیچ  البته  می&zwnj;کرد.  عجیبی  کارهای  اشرف  نجف  در  اصفهانی  محمّد  شیخ  آیت&zwnj;الله 
نمی&zwnj;دانست. یک موقعی آیت&zwnj;الله سیّد یونس اردبیلی - که ایشان هم یکی از علمای بزرگ بودند - این
قضیّه را دید که درب&zwnj;های حرم برای ایشان، آن هم در دل شب و در سوز و سرما که بسته بود، یک یک باز شد و
به حرم تا  باز شد  باز شد، درب دوم  اوّل  دید درب  ایشان رفت،  تعجّب کرد، پشت سر  ایشان  ایشان داخل رفت. 
امیرالمؤمنین رسیدند. خیلی تعجّب کرد، از آقا سؤال کرد: چگونه است؟ فرمودند: تو چرا با من آمدی و دیدی؟! گفت: آقا،
معلوم است که خدای متعال خواسته که من متوجّه شوم. لذا به خاطر همین جمله، به تعبیر عامیانه، دهان آقا بسته
شد. فرمودند: این&zwnj;ها از طریق علم نیست. در نجف پیش عبدالحمید بزّاز برو و به او بگو: من را آشیخ محمّد
اصفهانی فرستاده و می&zwnj;خواهم یک شب با شما باشم. پرسید: مگر چه خبر است؟ فرمودند: شما برو، متوجّه

می&zwnj;شوی. گفت: چشم.

آیت&zwnj;الله سیّد یونس اردبیلی سراغ عبدالحمید بزّاز رفتند، دیدند ایشان، صورت ظاهر سواد آن&zwnj;چنانی
نداشت، امّا در مقام تقوا و اخلاص و عمل کردن به واجبات الهی و دوری از گناه و کنترل اعضاء و جوارح و قوا، به مقامی
رسیده بود که وقتی به ایشان گفت: من را آشیخ محمّد اصفهانی فرستاده، گفت: عجب! آشیخ محمّد اصفهانی

می&zwnj;خواهد تو را هم مثل او کنم؟!

آیت&zwnj;الله سیّد یونس اردبیلی تعجّب کرد. عبدالحمید بزّاز به ایشان گفت: دیشب حتماً آشیخ محمّد اصفهانی را
دیدی که وارد حرم شد، درب&zwnj;ها باز می&zwnj;شد و ... . ما به او گفتیم: خیلی مراقب باش، امّا چه کنیم، از بس

او را دوست داریم با تو هم همان&zwnj;گونه می&zwnj;کنیم.

بر اگر عقلت  نمی&zwnj;دانی  کنم؟ گفت:  باید چه  گفتم  اردبیلی می&zwnj;گوید:  یونس  آیت&zwnj;الله سیّد 
خود و  این&zwnj;ها هیچ می&zwnj;شود  الهی شد،  عقل  و  کرد  پیدا  جوارحت سیطره  و  اعضاء  همه&zwnj;ی 

امیرالمؤمنین بیان می&zwnj;کند که امور به ید تو باشد!

بعد بیان کرد: امیرالمؤمنین از هجده سالگی این قوّه را به من داد. فقط یک دلیل داشت، یک بار به امیرالمؤمنین عرض
کردم: من می&zwnj;خواهم همه&zwnj;ی اعضاء و جوارحم در اختیار شما باشد. در عالم رؤیا دیدم که امیرالمؤمنین
فرمودند: اعضاء و جوارحت موقعی در اختیار ماست که در اختیار عقلت گردد. لذا من هم به دنبال این عقل رفتم. حالا تو

هم برو عقل را دنبال کن، علم می&zwnj;آید، آسیّد یونس!

فرمود: این&zwnj;هایی که می&zwnj;خوانی، مانند فقه، اصول، ادبیات و ... و به ظاهر در آن&zwnj;ها متبحّر شدی،
ظواهر علم است. امّا اگر به عقل رجوع کنی، علم خودش می&zwnj;آید.

از کجا بدانیم تصوّر این که باید بایستیم و جلو نرویم، خطورات شیطانی نیست؟

لذا اولیاء خدا بیان می&zwnj;کنند که تمام قوا از ناحیه&zwnj;ی خدا هستند و کارآیی خاصّ خودشان را دارند. حضرت
مفید عزیز بیان می&zwnj;کند: اگر شما قوّه&zwnj;ی عاقله را داشته باشی، تمام این&zwnj;ها از همان قوّه&zwnj;ی

عاقله نشأت می&zwnj;گیرند.

لذا این که می&zwnj;فرمایند: الانسان حیوان ناطق، حسب فرمایش ایشان، کاملاً غلط است. یعنی چه؟ ما قوایی داریم
و بیان شده: انسان، اشتراکاتی با حیوانات دارد، امّا چرا ایشان می&zwnj;گویند: این مطلب، اشتباه است؟!

6 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



یعنی این که این&zwnj;ها تولید عقل است. یعنی قوّه&zwnj;ی غضب شما با قوّه&zwnj;ی غضب حیوان متفاوت است.
یک قوّه&zwnj;ی غضب من دارم و یک قوّه&zwnj;ی غضب حیوان دارد. امّا قوای انسانی، همه نشأت گرفته&zwnj;ی از
عقل می&zwnj;شود. یعنی حتّی شهوت هم از عقل بیرون می&zwnj;آید و همه، زیرمجموعه&zwnj;ی خود عقل
می&zwnj;شود. لذا در این&zwnj;جا دیگر این شهوت با شهوت حیوانی متفاوت است. این شهوت و این غضب که از
عقل نشأت می&zwnj;گیرد، عین عبادت می&zwnj;شود. این مطلب یک مقدار سنگین است، ولی باید در آن تأمّل

کنید.

لذا یک عدّه بیان کردند: شجاعت که یکی از چهار صفت برتر در فضائل محسوب می&zwnj;شود، از اطاعت قوّه&zwnj;ی
غضبیّه از قوّه&zwnj;ی عاقله است. امّا ایشان می&zwnj;فرمایند: این هم نیست، بلکه خودش از قوّه&zwnj;ی عاقله
بیرون می&zwnj;آید. یعنی نترسیدن، هراس نداشتن، از آنچه نباید بترسد و دوری کردن از آنچه که باید دوری کند. لذا
فرمودند: ریشه&zwnj;ی آن، شجع، یعنی چیزی که وسیله است گاه دور می&zwnj;کند و گاه نزدیک می&zwnj;کند.
آنچه که باید از او دور شود، دور می&zwnj;شود و آنچه که باید نزدیک شود، نزدیک می&zwnj;شود. لذا این&zwnj;گونه
تبیین می&zwnj;کنند: نترسیدن از آنچه نباید بترسد و دوری کردن از آنچه که باید دوری کند. این&zwnj;طور نیست که
بگوییم: نترسم و همین&zwnj;طور جلو بروم، بلکه از آنچه هم که باید دوری کند، دوری می&zwnj;کند. لذا شجاعت،
رفتن جلو بدون عقل نیست. منتها واقعاً می&zwnj;داند کجا جلو برود و کجا عقب بنشیند. چون بعضی می&zwnj;ترسند
جلو بروند، می&zwnj;گویند: قوّه&zwnj;ی عاقله می&zwnj;گوید: بایست. در حالی که انسان باید بداند که کجا حرکت

.;raquo&قف;laquo& ،و کجا بایستد ;raquo&حرّک;laquo& ،کند

لذا این مطلب هم که جایی که واقعاً باید حرکت کند، حرکت نمی&zwnj;کند و می&zwnj;گوید: عقلم می&zwnj;گوید
بایست، یکی از همان خطورات شیطانی است که بیان می&zwnj;کردیم. این مطلب از خطورات نفسانی نیست، بلکه از

خطورات شیطانی است.

شاید سؤال شود: پس ما از کجا باید بدانیم که حرکت کنیم؟ از کجا بدانیم که وقتی می&zwnj;گوییم: بایستیم، یک
به هر حال کار خیلی سخت شد.  نباشد؟  از خطورات شیطانی  این  و  باشد  نکرده  را وسوسه  ما  موقع شیطان 

این&zwnj;قدر هم نزدیک به هم هست که گاهی اوقات انسان گم می&zwnj;کند.

اولیاء، اصفیاء و عرفای عظیم&zwnj;الشّأن دو راه قرار دادند که راه دوم، عندالاولیاء و عند شیخنا الاعظم، افضل است:

۱. شما در مقام تقوای اوّلیّه باشید؛ یعنی بالجد کنترل کنید. چشمتان هرزه نباشد و هر جایی خواست حرکت نکند.
این&zwnj;ها را که می&zwnj;دانیم، مراقبه کنیم. امّا بعضی از موارد هست که نمی&zwnj;دانیم، مثلاً بعضی&zwnj;ها
مرز غیبت را نمی&zwnj;دانند، در این&zwnj;جا فرمودند: الاحتیاط غریق النجات. یعنی احتیاط کن. امّا بعضی از موارد هم

هست که می&zwnj;دانیم غیبت هست، در آن&zwnj;جا باید مراقب باشیم که غیبت نکنیم.

مثلاً من می&zwnj;دانم نگاه به نامحرم، سمّ مهلک است و جدّی اجازه&zwnj;ی حرکت نمی&zwnj;دهد. لذا باید
مراقبت کنم. این را بدانید اگر نگاه کردیم، همان نگاه، عامل توقّف است. حالا چه در فضای مجازی باشد و چه فضای

حقیقی. نگاه به نامحرم، گرفتار می&zwnj;کند. گاهی شوخی شوخی این قضیّه پیش می&zwnj;رود.

علاّمه محمّدتقی جعفری فرمودند: جریانی اتّفاق افتاد و جشنی بود و ...، طلبه&zwnj;ها به شوخی و مزاح دور هم
جمع شدند و عکسی از چهره&zwnj;ی زنی به عنوان زیباترین زن عصر به همدیگر نشان دادند و گفتند: ازدواج با این
خانم و هزار سال زندگی با وی را ترجیح می&zwnj;دهید و یا دیدن جمال امام علی را؟ ایشان خیلی ناراحت شده بودند

و گفته بودند: هیچ چیز برای من با لحظه&zwnj;ای دیدن روی جمال امیرالمؤمنین برابری نمی&zwnj;کند.

درست است که بعدها عنایتی به ایشان شد و ..، امّا خودشان می&zwnj;فرمودند: به خاطر دیدن آن عکس، آن شب،
نماز شبم ناجور شد. یکی از دوستانم هم که خودش این بحث را تبیین کرد، به من بیان کرد: آن شب من توفیق نماز

شب نداشتم.

لذا مواردی که مشخّص است باید مراقبت شود و به این، تقوای اوّلیّه می&zwnj;گویند. من می&zwnj;دانم نگاه به
نامحرم، سمّ مهلک است، روایات شریفه بیان فرموده و خود نیمچه عقل سلیم هم این را به انسان می&zwnj;گوید؛ لذا

نباید نگاه کنم. مجازی، عکس و ... هم ندارد، کلاً نباید نگاه کرد.

6 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;بینند. را  این&zwnj;ها  حقیقی  چهره&zwnj;ی  که  می&zwnj;رسند  جایی  به  که  خدا  اولیاء  البته 
آیت&zwnj;الله العظمی شاه&zwnj;آبادی یک موقعی فرمودند: سرهایتان را پایین بیاندازید راه بروید و هر کس هم هر
چه گفت، از جمله این که شما خشک&zwnj;مقدّس هستید و ...، اهمیّت ندهید و سرتان را بالا نیاورید. بعد فرموده
خراب حالتان  می&zwnj;افتد،  که   ... و  عنترها  و  بوزینه&zwnj;ها  این  به  نگاه شما  مانده&zwnj;ام  من  بودند: 

می&zwnj;شود.

یکی از اولیاء خدا می&zwnj;فرمود: وقتی ایشان این&zwnj;گونه فرمودند، گفتم: چرا آقا فحش می&zwnj;دهند و اهانت
می&zwnj;کنند؛ درست است که نمی&zwnj;فهمند ولی نباید به آن&zwnj;ها این&zwnj;گونه گفت! امّا بعدها فهمیدم
که راست می&zwnj;گویند (معلوم شد که خود این ولیّ خدا که برای بنده تعریف کردند، چهره&zwnj;ها را به حقیقت
می&zwnj;دیدند) و چهره&zwnj;ی این&zwnj;ها ظاهرش، چهره&zwnj;ی انسانی است، امّا عندالاولیاء تبدیل به
چهره&zwnj;ی بوزینه می&zwnj;شود و وقتی نگاه می&zwnj;کنند، متوجّه می&zwnj;شوند بوزینه&zwnj;ای دارند
می&zwnj;بینند و إلاّ قصد ایشان، اهانت کردن نبود. چون اهانت کردن خوب نیست و حتّی بیان شده کسی را شماتت
هم نکنید. دعایشان کنید که درست شوند. امّا اولیاء خدا به جایی می&zwnj;رسند که حقیقت چهره را می&zwnj;بینند
و می&zwnj;بینند حال او، حال بوزینه است، حال آن یکی، حال خوک است و ... . نه این که بخواهند خود را بزرگ بدانند
و به بقیّه اهانت کنند و إلاّ باید گفت: چه اهل تقوایی هستند که مردم را حقیر و پست می&zwnj;دانند و به آن&zwnj;ها
فحّاشی می&zwnj;کنند؟! مگر می&zwnj;شود عارف بالله این&zwnj;گونه باشد؟! عارف بالله هیچ موقع به کسی
حتّی اگر اهل تقوا نباشد، اهانت نمی&zwnj;کند. امّا چون همین را می&zwnj;بیند، این&zwnj;گونه بیان فرموده است.

لذا بعضی از بزرگان می&zwnj;فرمایند: اگر می&zwnj;خواهید حال این قوا را متوجّه شوید و مثلاً بدانید با قوّه&zwnj;ی
شجاعت کجا باید حرکت کنید و کجا باید بایستید، تقوای اوّلیّه را رعایت کنید. می&zwnj;دانید نباید زخم زبان بزنید. وقتی
با این زبان به دیگری نیش بزنید، دردش می&zwnj;آید. اگر یک تیزی برداری و به صورت کسی بکشی، بالاخره بعد از
مدّتی خوب می&zwnj;شود. امّا زخم زبان، دل را می&zwnj;سوزاند و وای بر آن کسی که دل کسی را بشکاند که دیگر
نمی&zwnj;تواند رشد کند. این زبان به غیبت که اشد من الزناست، باز شود. حالا غیبت، موجود است، وای بر این که
رشد اجازه&zwnj;ی  این&zwnj;ها  که  است  مشخّص  ندارد.  خارجی  وجود  و  موجودیّت  اصلاً  که  شود  تهمت 
نمی&zwnj;دهد. حالا ما این&zwnj;ها را نمی&zwnj;دانیم؟ ما که می&zwnj;دانیم. امّا می&zwnj;بینی که مدام هم
پیش بزرگان می&zwnj;رویم که ذکر و ... بگیریم. تمام بزرگان و اعاظم ما می&zwnj;گویند: گناه نکنید. نباید بگوییم: این
عمل بودیم،  بلد  اگر  بلدیم؟!  کجا  است.  گناه  ترک  همین  راهش  تنها  چون  بگویید؛  دیگری  راه  بلدیم،  که  را 

می&zwnj;کردیم. معلوم است که بلد نیستیم.

لذا تقوای اوّلیه را رعایت کنیم، بدانیم واقعاً داریم چه می&zwnj;گوییم، با امضائمان چه کسی را عزل و چه کسی را
نصب می&zwnj;کنیم. در محاکمه چطور حکم می&zwnj;کنیم و ... . باید خیلی دقّت کرد که این چشم، گوش، زبان و
... چه می&zwnj;کند. تازه حتّی اگر در مباحث اطّلاعاتی لازم است که چیزی را ببیند، در مباحثی که به نام اخلاق
اطّلاعاتی داریم، بیان شده که نباید به عمق آن نگاه کند و فقط ظاهر را ببیند و بعد هم استغفار، انابه، توبه و گریه داشته

باشد.

ابوالعرفا، آیت&zwnj;الله العظمی ادیب می&zwnj;فرمودند: حتّی در مواردی که فیلم&zwnj;هایی را از خانه&zwnj;های
فحشا و ... جمع می&zwnj;کردند و باید کنترل می&zwnj;کردند، دقّت کنند که هر کسی یک بار نگاه کند و اگر نیاز به

بازبینی و ... هست، فرد دیگری نگاه کند. چون اگر یک بار، دو بار شود، آرام آرام در روح او اثر می&zwnj;گذارد.

کنیم. و عمل  نباشد  دانستن  به  و فقط  کنیم  را که می&zwnj;دانیم، عمل  یعنی همان مطالبی  اوّلیّه  تقوای  لذا 
بار دیگر بعضی&zwnj;ها به سراغ عرفا می&zwnj;روند، به آن&zwnj;ها می&zwnj;گویند: چشمت را کنترل کن، 
باز کنی،  کنترل  را  آن  نتوانستی  هنوز  تو  کن،  کنترل  را  چشمت  هم  باز  می&zwnj;گویند:  می&zwnj;روند، 
می&zwnj;گویی: چه کنم؟! اگر کنترل کردی، چشم امام&zwnj;زمان&zwnj;بین می&zwnj;شود. اگر بخواهی دائم با آقا
جان، با آن عشق حقیقی عالم باشی، با آن کسی که همه چیز در دست اوست و ...، باید چشمت را کنترل کرده

باشی. همان که بیان کردند: اگر لذّت ترک لذّت بدانی، دگر لذّت نفس لذّت نخوانی.

البته عندالاولیاء، لذّت نفس اصلاً لذّت نیست. اگر فهمیدی می&zwnj;خواهی جای دیگری را ببینی، دیگر مراقب چشمت
هستی که حتّی در فضای مجازی هم هر چیزی را نبینی. اتّفاقاً موقعی که شما می&zwnj;خواهید ثابت&zwnj;قدم
باشید، بیشتر برایتان می&zwnj;آید و جلوی پایتان سبز می&zwnj;شود، شیطان ملعون نمی&zwnj;گذارد. آغاز مبارزه

6 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



تازه شروع می&zwnj;شود. امّا اگر کنترل کردی، آرام آرام چیزهایی که باید ببینی، می&zwnj;بینی.

۲. مطلب دوم را هم إن&zwnj;شاءالله در جلسه&zwnj;ی آینده بیان خواهیم کرد.

سیِدیّن شهدا در فردای قیامت چه کسانی هستند؟

آیات و روایات زیادی در مورد حضرت حمزه بیان شده است، امّا با توجّه به وقتی که داریم، فقط یک مورد را بیان کنم،
شیخ المحدثین، صدوق در حدیثی که سندش بسیار عجیب است و به حضرت سلمان محمّدی می&zwnj;رسد،
می&zwnj;فرماید: در ایّام مریضی پیامبر اکرم، حضرت محمّد مصطفی(صلّی اللّه علیه و آله و سلّم) که به ارتحال آن

بزرگوار منتهی شد، در کنار بستر آن حضرت بودم که حضرت فاطمه زهرا(صلوات اللّه و سلامه علیها)، وارد شدند.

جالب است که حضرت سلمان، نکته&zwnj;ای دارند که دیگران ندارند. اباذر نزد پیامبر آمد، گفت: یا رسول الله، من پیش
سلمان بودم، چیزی دیدم که بسیار تعجّب کردم، من را نجات بده. فرمودند: چه دیدی؟ گفت: پاهایش را زیر دیگ برده
قل قل  و  بود  داغ  داغ  هم  دیگ  داخل  آب  می&zwnj;آمد،  بیرون  آتش  پاهایش  از  امّا  نبود،  هیزمی  و  آتش  بود، 
می&zwnj;کرد، امّا او دستش را داخل آب برده بود! پیامبر فرمودند: سلمان را به حال خودش بگذار. بعد به سلمان
فرمودند: این کارها را جلوی اباذر انجام نده. گفت: مگر برای اباذر هم &laquo;منّا اهل البیت&raquo; نفرمودید؟ فرمودند:

آن &laquo;منّا اهل البیت&raquo; که برای تو گفتم، با او فرق می&zwnj;کند. لذا سلمان عجیب بود.

یکی از خصوصیّات حضرت سلمان هم این بود که تقوا داشت و به دنبال حقیقت رفت. هر کسی به دنبال حقیقت برود،
خیلی از مطالب گیر او می&zwnj;آید، تمام دنیا را هم سه طلاقه کرد، پدرش مشاور بزرگ شاه ساسانیان بود. خودش
هم که حاکم تمام مناطق اصفهان و شیراز و ... یعنی جی سابق بود. این پسر همه چیز داشت، امّا همه را رها کرد و

حتّی زمانی خودش غلام هم شد، آن هم برای یافتن حقّ. خیلی عجیب است.

یکی از خصوصیّاتش هم این بود که خیلی عجیب در خانه&zwnj;ی پیامبر رفت و آمد می&zwnj;کرد. لذا خود امام حسن
و امام حسین(صلوات اللّه و سلامه علیهما)، هر وقت می&zwnj;خواستند ایشان را صدا کنند، می&zwnj;گفتند: یا

عمّی، ای عمو.

می&zwnj;گوید: بی&zwnj;بی وارد شد، وقتی ضعف شدید را در پدر بزرگوارشان دید، اشک بر صورتش جاری شد.
از و بخشی  اهل&zwnj;بیت سخن گفت  بر  برکات خداوند  و  عنایات  از  دخترش  آرامش  و  تسلاّ  برای  اکرم  پیامبر 
نعمت&zwnj;های خدا را خدا به اهل&zwnj;بیت ارزانی کرده، یک یک شمرد، از جمله این که این جمله را گفت، فرمود:
ما اهل&zwnj;بیتی هستیم که خدا شش صفت و ویژگی به ما عطا کرد که بر هیچ یک از گذشتگان و آیندگان، عطا
نکرده است. فرمودند: یکی این که پیامبری را به من ختم کرد و من را که پدر تو هستم، سیّد انبیاء و مرسلین قرار داد.
وصی&zwnj;ای را سیّد الاوصیاء قرار داد که همسر تو باشد. شهید ما را سیّد الشهدا قرار داد که حمزه ابن عبدالمطلب،

عموی پدر تو باشد. الله اکبر!

آیا حمزه سیّد آرام شد و شروع به سؤال کرد. گفت: پدر جان،  اللّه و سلامه علیها)،  حضرت فاطمه زهرا(صلوات 
شهیدانی است که فقط با او به شهادت رسیدند؟ پیامبر فرمود: خیر، او سیّد شهیدان اوّلین و آخرین، به جز حسین
توست. حسین تو به شهادت می&zwnj;رسد و سیّدالشهدا می&zwnj;شود، امّا بعد از او بدان که حمزه، سیّد شهدای

اوّلین و آخرین است.

بیان روایت  این  امّا در  از ما به حضرت حمزه، سیّدالشهدای احد می&zwnj;گوییم.  این در حالی است که بعضی 
می&zwnj;شود که ایشان، سیِّدالشهدای اوّلین و آخرین، به جز ابی&zwnj;عبدالله است.

بعد پیامبر اضافه کردند: بدان حسین&zwnj;بن&zwnj;علی به این خاطر سیِدالشهدا شد که از بابت نسبت به تو هست،
امّا از باب نسبت به حضرت حمزه و سیّد و سرور است و به خاطر همین است، چون با اوست، او هم سیدالشهداست و

فردای قیامت به عنوان سیِدیّن شهدا تبیین می&zwnj;شوند.

چرا حضرت حمزه، سیّدالشهداست؟

شیخ صدوق از انس بن مالک نقل می&zwnj;کند: رسول خدا، محمّد مصطفی(صلّی اللّه علیه و آله و سلّم) فرمودند:

6 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;دانید چرا حمزه، سیّدالشهداست؟ چون او شجاع است و شجاعت او هم در مقابل دشمن است و هم در
مقابل نفسش.

می&zwnj;دانید عمروبن&zwnj;عبدود همیشه دوست داشت با حضرت حمزه رودررو شود. وقتی توسط امیرالمؤمنین
کشته شد، خواهرش آمد و پرسید این جوان که او را کشته، چه کسی بوده؟ گفتند: پسر برادر حمزه بوده است. او

گفت: همین است که زره او را از تنش درنیاوردند.

معروف بود که حضرت حمزه، شیر بیابانی شکار می&zwnj;کرد. چون شیربیابانی از شیر جنگل خطرناک&zwnj;تر است.
لذا همه از ایشان حساب می&zwnj;بردند. وقتی ابوجهل به پیامبر اهانت کرد، دارد که حضرت حمزه یک سیلی به گوش
او زد که گردنش تا آخر کج بود. وقتی هم می&zwnj;خواستند سر ابوجهل را ببرند، از بس تکبّر داشت، گفته بود: از
قسمت سینه ببرید که وقتی به نی می&zwnj;کنید بالاتر از همه باشم. آن فرد هم برای این که به خواسته&zwnj;اش
نرسد، از بالاترین قسمت گلو بریده بود که پایین&zwnj;تر از همه باشد. البته وقتی پیامبر رسیدند اعتراض کردند که نباید
این&zwnj;گونه سر او را می&zwnj;بریدید. امّا به هر حال به خاطر سیلی&zwnj;ای که حضرت حمزه به او زده بود،

سرش تا همان زمان که سرش را بریدند، کج بود!

لذا آن ملعون و آن زن خبیثه، عقده&zwnj;گشایی کرد و سینه&zwnj;ی حضرت حمزه را شکافت و جگر ایشان را به
دندان گرفت. چون از حضرت حمزه وحشت داشتند و بعد از شهادت ایشان، جشن بزرگی گرفتند.

غریبی حضرت حمزه هم مطلبی است. به حضرت صاحب&zwnj;الزمان تسلیت عرض می&zwnj;کنیم.

چه کنیم از هجمه شیطان در امان باشیم؟

برای رسیدن به آن تقوای اوّلیّه، یکی از کارها، یاد و فکر آقا جان، امام زمان است. اگر بخواهیم خطورات نفسانی و
شیطانی ما را گیر نیاندازد، زیاد به یاد آقا جان باشید. من بیان کردم هر ساعت حداقل یک دعای سلامتی بخوانید. امّا
ای بسا من احساس کنم بیشتر نیاز دارم و باید هر ساعت، سه، چهار بار دعای سلامتی ایشان را بخوانم. هر چه یاد

آقا جان باشید، در حصن حصین هستید. امّا اگر یاد آقا جان، کنار برود، آن&zwnj;وقت شیطان هجمه می&zwnj;کند.

السلام علیک یا مولای یا بقیة الله

[۱]. چند شخصیّت در تاریخ مظلوم هستند و شناخته&zwnj;شده نیستند، از جمله حضرت خدیجه، حضرت حمزه،
حضرت ابی&zwnj;طالب، فاطمه بنت اسد و حضرت عبدالمطلّب هستند که جدّاً غریب هستند. باید بر روی زندگی این
شخصیّت&zwnj;های باعظمت هم کار کنیم تا بدانیم چه شخصیّت&zwnj;های مؤثّری بودند. درست است که اسّ و
اساس خود پیغمبر اکرم، محمّد مصطفی است که کتاب الله را آورده است و بعد از ایشان هم حضرات ائمّه هدی
می&zwnj;باشند، ولی یکی از آن&zwnj;هایی که در تثبیت دین اثر داشتند، حضرت حمزه سیّدالشهداست که حالا

إن&zwnj;شاءالله نکاتی را در این مورد بیان خواهیم کرد.

6 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


