
پنجشنبه 22 تیر 1396 - 08:55

مبانی نظام اخلاقی صحیفه

صحیفۀ سجادیه، متنی منسوب به امام زین العابدین (ع)، و از کهنترین آثار بازمانده از نخستین سدههای تمدن

اسلامی است.

صحیفۀ سجادیه، متنی منسوب به امام زین العابدین (ع)، و از کهن&zwnj;ترین آثار بازمانده از نخستین سده&zwnj;های
تمدن اسلامی است.

چکیده

صحیفۀ سجادیه، متنی منسوب به امام زین العابدین (ع)، و از کهن&zwnj;ترین آثار بازمانده از نخستین سده&zwnj;های
تمدن اسلامی است. عموم شیعیان صحیفه را دربردارندۀ تعالیم اخلاقی گسترده&zwnj;ای ریشه&zwnj;دار در وحی
الاهی و معارف اهل بیت (ع) می&zwnj;دانند. بااینحال، کمتر کوششی برای بازشناسی اندیشۀ اخلاقی بازتابیده در
آن، یا صورت&zwnj;بندی مبانی فلسفی این اندیشه صورت گرفته است؛ کوششی که می&zwnj;تواند برخی مجهولات
تاریخ اندیشۀ اخلاقی در جهان اسلام، خاصه در سده&zwnj;های نخست را روشن کند. این مطالعه به همین منظور

دنبال می&zwnj;شود. بنا ست که در آن، چارچوب کلی نظام اخلاقی مندرج در صحیفۀ سجادیه را بازکاویم.

بدین منظور، نخست اندیشه&zwnj;های هستی&zwnj;شناسانه و انسان&zwnj;شناسانه را در صحیفۀ سجادیه را
مرور خواهیم کرد. آن گاه از کمالی سراغ خواهیم گرفت که برای انسانی با این ویژگیها، در یک چنین هستی ترسیم
شده است؛ همچنان که در بارۀ راه رسیدن به چنین کمالی بر پایۀ آموزه&zwnj;های صحیفه بحث می&zwnj;کنیم. این
تلاش راهی خواهد بود بدان سو که پس از مقایسۀ اندیشۀ اخلاقی صحیفه با دیگر مکاتب اخلاقی شناختۀ جهان اسلام

در سده&zwnj;های متقدم، شاخصهای تفکر اخلاقی این اثر بازشناسی شود.

کلیدواژگان

تاریخ اندیشۀ اخلاقی در جهان اسلام، تاریخ مکاتب اخلاق اسلامی، تاریخ فلسفۀ اسلامی، ادبیات دعایی شیعه،
فرادعا، مبانی فلسفی دعا، سبک زندگی اسلامی

درآمد

حدود در  حجمی  با  جعفری،  و  اسماعیلی  زیدی،  شیعیان  میان  در  رایج  است  کتابی  سجادیه  کاملۀ  صحیفۀ 
rsquo;24&000 کلمه، دربردارندۀ دعاهایی برای خواسته&zwnj;های فردی و اجتماعی، که برخی را باید زمانهایی
مشخص برخواند و برخی دیگر نیز، متعلق به زمان خاصی نیستند. گرچه دانسته نیست از چه زمان این اثر به صحیفۀ
کاملۀ سجادیه نام&zwnj;بُردار گردیده (مهروش، هویت...، 8ـ9)، تألیف آن به امام زین العابدین (ع) منتسب است و
اشاره&zwnj;ای به عنوان رایج را در نسخه&zwnj;های بازمانده از خود اثر نیز می&zwnj;توان سراغ داد (رک&zwj;: سند

.(;raquo&اخبَرَهُ اَنَّهُ مِن دعاء ابیه ... من دعاء الصحیفه الکامله;laquo& صحیفه

بر پایۀ آنچه در مقدمۀ اثر درج شده، نخست نسخه&zwnj;های دوگانۀ آن در اختیار امام صادق (ع) و پسر عموی پدر
ایشان یحیی بن زید (مق&zwj;: 125 ق) بوده است و سرآخر، ابوالمفضل شیبانی (د 387ق)، عالم جارودی سدۀ 4ق
موفق می&zwnj;شود به دو روایت مختلف از اثر دست یابد (برای وی، رک&zwj;: پاکتچی، سراسر اثر)، و با ویرایش
متن، تبویب ابواب، و افزودن مقدمه&zwnj;ای آن را به نسلهای بعد رسانَد (برای اشاره به نقش ابوالمفضل در تدوین

صحیفه، رک&zwj;: مهروش، همان، 15ـ 18).

شیعیان، همواره صحیفۀ سجادیه را همچون یک منبع اصیل اندیشۀ اسلامی تلقی کرده&zwnj;اند. به&zwnj;سبب
همین توجه گسترده، نسخه&zwnj;های مختلف و شروح و ترجمه&zwnj;های صحیفه را می&zwnj;توان در مناطق
:;zwj&های بازمانده از اثر، رک;zwnj&ترین نسخه;zwnj;&zwnj&نشین مشاهده کرد (برای کهن;zwnj&مختلف شیعه
آن در هزارۀ نخست هجری، رک&zwj;: موسوی نقل گستردۀ  به  برای اشاراتی  نیز  اثر؛  صدرایی خویی، سراسر 

.(;zwj;&zwnj;&zwnj&بروجردی، 95 بب

9 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/178852/


خاصه از حدود سدۀ 11ق به بعد، نسخه&zwnj;هایی از مناطق مختلف ایران، عراق، پاکستان و هندوستان باقی است
که نشان می&zwnj;دهند اقبال به صحیفه در این دوران در میان عموم شیعیان فراگیر بوده، و نسخه&zwnj;های اثر در
:;zwj&های صحیفه، رک;zwnj&شناسی تفصیلی شروح و ترجمه;zwnj&شهرهای مختلف پراکنده شده (برای کتاب
آقابزرگ، 4/ 111 به بعد؛ همو، 6/ 145 به بعد؛ حکیم، سراسر اثر؛ نیز برای اجازه&zwnj;نامه&zwnj;های نقل آن در عصر
صفوی، رک&zwj;: حسینی اشکوری، سراسر اثر)؛ امری که نتیجۀ رؤیای محمد تقی مجلسی (د 1070ق)، و البته
اعتماد عموم به این رؤیا بوده است؛ رؤیایی که در آن امام زمان (ع) مجلسی را به نسخۀ عتیقی از این کتاب که ویراستۀ

شهید اول است رهنمون می&zwnj;شوند و او را به ملازمت آن امر می&zwnj;کنند (مجلسی، 60 ـ61).

گذشته از این، صحیفۀ سجادیه را می&zwnj;توان از جملۀ آثار کهن اخلاقی در فرهنگ اسلامی تلقی کرد؛ اثری که
با عنوان &laquo;مکارم نیز  افزون بر توجه به دغدغه&zwnj;های اخلاقی در سراسر آن، دربردارندۀ دعایی مفصل 
الاخلاق&raquo;، و با تکیه و تأکید ویژه بر اصلاح اخلاقی است. بدین سان، برای شناخت تاریخ اندیشۀ اخلاقی در جهان

اسلام، بازشناسی اندیشه&zwnj;های اخلاقی مندرج در آن ضروری است.

طرح مسئله

با همۀ توجهات شیعیان به صحیفه و نگارش آثار فراوانی در شرح و تفسیر آن، تا حدود یک دهه پیش اثری در تبیین
چارچوب کلی نظام اخلاقی صحیفه، یا بازشناسی اصول بنیادین تفکر اخلاقی آن پدید نیامده، و حتی کوششی جدی نیز
بدین منظور صورت نگرفته بود. شاید گسترش کاربرد روش تفسیر موضوعی در دوران معاصر از یک سو، و پدید آمدن
گرایشهای جدیدی در نظام آموزشی کارشناسی ارشد رشتۀ الاهیات و معارف اسلامی در دهۀ اخیر از دیگر سو، سبب
اصلی تغییر این فضا شد؛ رشته&zwnj;هایی همچون &laquo;علوم حدیث&raquo;، &laquo;مدرسی الاهیات و معارف
اسلامی&raquo;، یا &laquo;اهل بیت شناسی&raquo;، که بسط نگاه درون دینی، و توسعۀ بحثهای موضوعی در بارۀ

میراث روایی را به همراه داشتند.

الف) پیشینۀ مطالعات

به هر روی، تا اوایل دهۀ 1380ش کمتر مطالعه&zwnj;ای را می&zwnj;توان یافت که حتی اشاره&zwnj;ای به ضرورت
که سجادی  دهه،  این  نیمه&zwnj;های  در  حتی  باشد.  داشته  سجادیه  صحیفۀ  اخلاقی  اندیشۀ  بازشناسی 
بایسته&zwnj;های پژوهش در بارۀ صحیفۀ سجادیه را بیان می&zwnj;کند، گرچه به اجمال از لزوم نگارش تفاسیری
موضوعی بر صحیفه می&zwnj;گوید (سجادی، 170ـ171)، هیچ اشاره&zwnj;ای به ضرورت مطالعۀ صحیفه همچون
منبعی دربردارندۀ اندیشه&zwnj;هایی متعلق به سده&zwnj;های نخست اسلامی ندارد. احتشامی&zwnj;نیا نیز که
در همان اوان به تکمیل کار سجادی می&zwnj;کوشد و می&zwnj;خواهد بدین منظور، بایسته&zwnj;های پژوهشی
درونمایۀ صحیفه را بازنماید، حتی در حد همان اشارۀ مختصر و مُجْمَل سجادی نیز به چنین بحثی نمی&zwnj;پردازد

(رک&zwj;: احتشامی&zwnj;نیا، سراسر اثر).

مطالعات پراکنده و پرشماری را می&zwnj;توان از اوایل دهۀ 1380ش سراغ داد که هر یک به نحوی برای بازشناسی
نظام اخلاقی صحیفه، اصول و مؤلفه&zwnj;های بنیادین آن، ارزشهای این نظام، و هر چه از این قبیل می&zwnj;کوشند.
شماری از این قبیل مطالعات، بیش از هر چیز، کوششی برای فهم نظام اخلاقی صحیفه با بهره&zwnj;جویی از گفتمان
دانشهای مدرن یا سنتی هستند. پدید آورندگان این مطالعات که می&zwnj;توانشان مفسران موضوعی صحیفه خواند،
کوشیده&zwnj;اند برای آنچه از دانش روان&zwnj;شناسی مدرن، یا فلسفه و اخلاق اسلامی فراگرفته&zwnj;اند،
بدین گونه است که مثلاً می&zwnj;بینیم کسی برند.  آن پیش  پایۀ  بر  را  بیابند و بحث خود  مثالهایی در صحیفه 
&laquo;حب ذات&raquo; را همچون یکی از بنیانهای تفکر اخلاقی در صحیفه ذکر، و البته خود نیز تصریح می&zwnj;کند

.(raquo;، 31&...مبانی;laquo& ،فر;zwnj&ابراهیمی) که هرگز در سراسر اثر اشارۀ مستقیمی بدین معنا نشده است

مؤلف دیگری در بحث از جایگاه مرگ در صحیفۀ سجادیه، به ورطۀ توضیح واضحات می&zwnj;افتد و بعد از یادکرد
نمونه&zwnj;هایی از کاربرد الفاظ دال بر این معنا در صحیفه، سرآخر نتیجه می&zwnj;گیرد که مرگ از نگاه پدید آورندۀ
استنباط چنین  صحیفه   27 دعای  در  عباراتی  از  دیگری   .(134 (دده&zwnj;بیگی،  نیست  پایان هستی  صحیفه 
می&zwnj;کند که از نگاه امام زین العابدین (ع)، استفاده از جنگ&zwnj;افزارهای کشتار جمعی در شرایط خاص مجاز
است (اخوان کاظمی، الف، 188ـ189)؛ مطلبی که وقتی حدود شش ماه بعد از چاپ نخست، همین مقاله بار دیگر در

مجله&zwnj;ای دیگر به چاپ می&zwnj;رسد، حذف شده است (رک&zwj;: اخوان کاظمی، ب، 145ـ146).

9 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



یک مطالعۀ دیگر از این قبیل، اثر احمدوند است (پاییز 1390ش). وی خواسته است &laquo;اخلاق اجتماعی&raquo; را
در صحیفه بکاود؛ یعنی لابد ضوابط و ملاکهای حُسن و قُبح صِفات و مَلـِکاتی که اگر انسان زندگی اجتماعی نداشت، آنها
را پی نمی&zwnj;گرفت. بااینحال، عملا چیزی بیش از یک فهرست مختصر از ده صفت اخلاقی، به همراه طول و تفصیل
بسیار و نقل قولهای فراوان از مؤلفان دیگر ارائه نمی&zwnj;شود. هیچ کوششی برای تحلیل این صفات، یا مشخص

کردن جایگاه آنها در نظام اخلاقی صحیفه، یا حدود و ضوابط حسن و قبح هر یک صورت نمی&zwnj;گیرد.

مؤلفانی دیگر هم از این قبیل، &laquo;اصول بهداشت روانی&raquo; را از نگاه امام زین العابدین (ع) می&zwnj;کاوند و
لابه&zwnj;لای بحثهای پراکندۀ بسیار، بدین هم اشاراتی گذرا دارند که برای آگاهی از رویکرد هر محققی به سلامت
روان، باید از نظام ارزشی وی آگاه گردید و برای این منظور هم، درک هستی&zwnj;شناسی و انسان&zwnj;شناسی او
ضرورت است (تقوی نسب، 78). بااینحال، هرگز بحث را با توسعۀ همین رویکرد پیش نمی&zwnj;برند. مطالعۀ ایشان

هم در عمل از حیث روشمندی ضعیف، و مبتلا به آفاتی مشابه نمونۀ پیش گفته است.

دستۀ دیگر از مطالعات تفسیرگونه در این زمینه را باید کوشش برای شناخت مبانی اخلاقی صحیفه به نحو گزینشی
دانست. یک نمونه از این قبیل، اثر پهلوان (1384ش) در بارۀ مبنای سلوک اخلاقی صحیفه است. از نگاه او، در صحیفه
سلوک اخلاقی مُتَفَرِّع است بر باور به نعمت&zwnj;بخشی مُتَفَضِّلانه و فراتر از استحقاق خداوند، خوف از خدا همراه
.(;zwj;&zwnj&پهلوان، 76 بب) امید به رحمت او در هر حال، اعتماد و تکیه بر توفیق خدا، و توکل و خود را به خدا سپردن

به همین ترتیب، شیوۀ سلوک را از نگاه صحیفه، تکیه بر قرآن کریم، بهره&zwnj;جویی از ماه رمضان، تولّی و تبرّی،
شفاعت اهل بیت (ع)، متوسل شدن به ایشان، باور به این که خدا ناظر همۀ کارها ست، و سرآخر، صلوات بر اهل بیت
(ع) می&zwnj;داند (همو، 83 بب&zwj;&zwnj;). اولا، هیچ معلوم نیست چرا هر یک از این روشها در عرض دیگری قرار
دارد و آنها را با هم چه نسبت است. ثانیا، انتخاب این شیوه&zwnj;ها همچون روشِ سلوکِ پیشنهادیِ صحیفه، با حدود
زیادی تفسیر ذوقی و گزینشی عبارات نیز همراه است. ثالثاً، مشخص نیست که از میان عبارات فراوان صحیفه که هر
یک را می&zwnj;توان حاکی از بهینگی رفتاری خاص دانست، چرا این چند رفتار، منش، و اعتقاد خاص انتخاب شده، و

مبنای ترسیم چارچوب اخلاقی اثر قرار گرفته&zwnj;اند.

مطالعات سلیمانی و مقامی را نیز باید از همین قبیل تلقی کرد. از نگاه سلیمانی (1390ش)، راهکار بازتابیده در صحیفۀ
سجادیه برای اصلاح و رشد اخلاقی انسان بر دو اصل مبتنی است؛ یکی تذکر و یادآوری، و دیگر، دنیاگریزی و زهد
(سلیمانی، 87 ـ88). مقامی و میر شاه جعفری در مقام تکمیل برمی&zwnj;آیند و دو اصل دیگر نیز می&zwnj;افزایند؛
صورت پهلوان  اقتفای شیوۀ  به  که  مطالعه  دو  هر  این   .(108  ،106 (مقامی،  عزت  اصل  و  (توبه)  بازگشت  اصل 

گرفته&zwnj;اند، با همان اشکالات کارِ وی روبه&zwnj;رویند.

گاه و بیگاه کوششهایی شبه علمی نیز برای پیاده&zwnj;سازی روشهای کمی و کیفی مطالعات تاریخی و متن پژوهانه
بر صحیفه صورت گرفته&zwnj;اند. از این جمله، مطالعۀ مرزوقی برای شناخت چارچوب اندیشۀ اخلاقی اثر است. وی
بارۀ در  با دغدغۀ بحث  اندیشۀ اخلاقی صحیفه،  از  به درکی کلی  برای دست&zwnj;یابی  را  گرچه کوشش خود 
:;zwj&کند (رک;zwnj&شناسی و کمال انسان از منظر مؤلف صحیفه آغاز می;zwnj&شناسی، انسان;zwnj&هستی
مرزوقی، 87ـ88)، عملا مطالعه&zwnj;ای درون دینی را پی می&zwnj;گیرد که سمت و سویی دیگر دارد. گذشته از این،
وی انتساب همۀ متون روایی و دعایی منسوب به امام زین العابدین (ع) را قطعی تلقی، و فارغ از توجه به ملاحظات

تاریخی و نکته&zwnj;سنجیهای محدثانه، مطالعۀ خود را نیز بر همین پایه بنا می&zwnj;کند.

اینان او ست.  و همکار  اثر سبحانی&zwnj;نژاد  متفاوت،  تا حدودی  البته  و  این دست  از  دیگر  مطالعه&zwnj;ای 
خواسته&zwnj;اند با کاربرد روش تحلیل محتوا &laquo;ابعاد و زمینه&zwnj;های تربیت&raquo; را در صحیفۀ سجادیه
بااینحال، ضعف در تعریف موضوع سبب شده است عملا به چیزی فراتر از یک دسته&zwnj;بندی ساده از بکاوند. 

ارزشهای اخلاقی دست نیابند (رک&zwj;: سبحانی&zwnj;نژاد، سراسر اثر).

ب) تأملات

در همۀ مطالعات پیش&zwnj;گفته، از رویکردی درون دینی همچون عالمی شیعی به مسئله نگریسته می&zwnj;شود
و سخنانی از پیامبر (ص)، امام علی، و دیگر امامان (ع)، مبنای فهم سخنان منسوب به امام زین العابدین (ع) قرار
می&zwnj;گیرد؛ رویکردی که از موضع برون دینی مبنایی ندارد و از این رو ـ خلاف رسالت علم که گشودن باب تفاهم بین
همگان است ـ مخاطبان غیر شیعی را اقناع نمی&zwnj;کند؛ چه، خارج از فضای فرهنگ شیعی و باور به عصمت اهل

9 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



بیت (ع) و این که همه نوری واحد هستند، نمی&zwnj;توان سخن یک امام را مبنای فهم گفتار امام دیگری قرار داد.

گذشته از این، در عمل هیچ کوششی برای شناخت نظام اندیشۀ بازتابیده در اقوال منسوب به امام زین العابدین (ع)
آرای مختلف رایج در علوم اجتماعی و انسانی مدرن، مؤیداتی روایی تنها برای  صورت نمی&zwnj;گیرد و مؤلفان 
می&zwnj;جویند. نیز، در سراسر مطالعه هرگز کوششی برای استقصاء شواهد هر آموزه دیده نمی&zwnj;شود؛ بلکه

به عکس، معمولا تکیه بر شواهدی است که به&zwnj;سادگی می&zwnj;توان از آنها تفاسیر دیگری هم ارائه کرد.

عمدۀ این مطالعات صحیفۀ کامله را همچون یک تألیف خاص در نظر نمی&zwnj;گیرند و فارغ از ملاحظات انتقادی در بارۀ
انتساب روایات مختلف به امام زین العابدین (ع)، ادعیۀ صحیفه را نیز در کنار دیگر دعاها و روایات منقول از امام زین
العابدین (ع) می&zwnj;نهند و می&zwnj;کوشند بر پایۀ مجموع آنها، تصویری از نگرش امام بازنمایند؛ کوششهایی که
نوعا درون&zwnj;دینی و مبتنی بر مبانی کلامی است و گذشته از آن که برای مخاطبانی خارج از مجموعۀ معتقدان به
مکتب تشیع پیامی ندارد، از حیث بی&zwnj;توجهی به ملاحظات رجالی و تاریخی، نحوۀ تفسیر نمونه&zwnj;ها،
استقصاء شواهد، و دیگر جنبه&zwnj;های روش علمی نیز قابل نقد است (برای چند نمونۀ دیگر از این کوششها،
آثار؛ بدخشان، 29 رک&zwj;: دریابیگی، &laquo;بررسی تطبیقی...&raquo;، نیز قائمی، هاشمی، سراسر همۀ 

.(;zwj;&zwnj&بب

در این مطالعه بنا داریم راهی متفاوت برای بازشناسی چارچوب کلی اندیشۀ اخلاقی صحیفه بیابیم؛ روشی که اولا،
مبتنی بر باورهای کلامی خاصی نباشد و بدین&zwnj;سان، بتوان دستاوردهای بحث را بر پیروان دیگر مذاهب هم عرضه
کرد؛ ثانیا، به جای مصداق&zwnj;یابی برای نگرشهای علوم اجتماعی و انسانی مدرن و سنتی، بحث را با تکیه بر
داده&zwnj;های مُندرَج در خود صحیفه پیش بَرَد؛ ثالثا، بر ملاحظات انتقادی مورخانه، و گزاره&zwnj;ها و شواهدی عینی

متکی باشد که حد الامکان تفسیرهای ذوقی مختلف را برنتابند.

می&zwnj;خواهیم با پیش بردن این مطالعه دریابیم: اولا، آیا ارزشهای اخلاقی مندرج در صحیفه، مجموعه&zwnj;ای از
حکمتهای پراکنده را تشکیل می&zwnj;دهند، یا اجزای یک نظام منسجم و سازگار اخلاقی هستند؛ ثانیا، بر فرض
انسجام درونی گزاره&zwnj;های اخلاقی صحیفه، مبانی نظام اخلاقی مندرج در این اثر چیست؛ ثالثا، در این اثر، بر چه

شیوۀ سلوکی تأکید می&zwnj;شود.

منظر از  معتقدان،  و  متدینان  نگاه  از  آشکار  فواید عملی  بر  افزون  اخلاقی صحیفۀ سجادیه،  اندیشۀ  بازشناسی 
پژوهشگران تاریخ مکاتب اخلاقی در جهان اسلام نیز شایان توجه است. چنین مطالعه&zwnj;ای می&zwnj;تواند به
بازشناسی یکی از کهن&zwnj;ترین تفکرات اخلاقی رایج در فرهنگ اسلامی بینجامد. به همین ترتیب، می&zwnj;توان
با شناخت نظام اخلاقی مندرج در این اثر و پی&zwnj;گیری مطالعات مشابه، تاریخ مکاتب اخلاقی جهان اسلام را در
دوره&zwnj;هایی بازشناخت که آثار باقی مانده از آنها بسیار محدود، و کوششها برای بازشناسی&zwnj;شان اغلب

کم&zwnj;نتیجه است.

از دگر سو، با پی گرفتن چنین مطالعه&zwnj;ای، می&zwnj;توان به شناختی کلی و کلان از نظام اخلاقی صحیفه
با نیز، می&zwnj;توان  اثر بهره جست.  این  برای شناخت بهتر مفاهیم جزئی اخلاقی در  از آن،  و  پیدا کرد  دست 
پی&zwnj;جویی اندیشه&zwnj;های اخلاقی کلان صحیفه، شواهد و مؤیداتی برای مسئلۀ هویت و انتساب آن یافت؛
چه، می&zwnj;توان با این مطالعه دریافت که آیا کلیت نظام اخلاقی بازتابیده در اثر، نظامی منسجم و هماهنگ را
تشکیل می&zwnj;دهد، یا نه ـ و لذا، می&zwnj;تواند برساختۀ اندیشۀ یک مؤلف باشد ـ یا نه (برای اشاره به ضرورت
:;zwj&گزاری آن، رک;zwnj;&zwnj;&zwnj;&zwnj;&zwnj;&zwnj&ها در صحیفه، برای تاریخ;zwnj&مطالعۀ تاریخ اندیشه

پیرامون مقدم، 35).

پ) روش تحقیق

برای پاسخ گفتن به پرسشهای پیش&zwnj;گفته، شیوه&zwnj;ای را به کار خواهیم بست که مهروش و همکارانش در
مطالعاتی چند پی گرفته&zwnj;اند (برای دو نمونه از این مطالعات، رک&zwj;: مهروش، &laquo;اندیشۀ اخلاقی ابن
مسعود&raquo;، 146؛ همو، &laquo;اندیشۀ اخلاقی شهید...&raquo;، 122). از منظر اینان، اخلاق دانش بحث در بارۀ
ارزش خویها و رفتارهای آدمی است و ارزشمندی هر کنش یا منش، زمانی معنا دارد که کارکرد آن بسته به هدفی
;raquo&اعلا &laquo;خیر  یا   ;raquo&کمال;laquo& چون  مختلف  اخلاقی  مکاتب  را  هدف  این  شود.  سنجیده 

می&zwnj;شناسانند.

9 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



بر این پایه، برای شناخت یک مکتب اخلاقی کافی است بدانیم از نگاه پیروان آن، هستی چه ماهیتی دارد؛ انسان
همچون یکی از موجودات این هستی، از چه ویژگیهایی برخوردار است؛ برای انسانی چنین در یک چنین هستی چه
کمال یا خیر اعلا، یا وضعیت بهینه&zwnj;ای متصور است؛ و برای رسیدن بدان چه می&zwnj;توان کرد. شاید بتوان با
کاربرد همین شیوه برای مطالعۀ نظام اخلاقی صحیفه، به درکی بی&zwnj;طرفانه، عینی، و روشمند از مکتب اخلاقی

بازتابیده در این اثر دست یافت.

1. مبانی نظام اخلاقی صحیفه

چنان که گفتیم، در گام نخست باید با مطالعۀ صحیفه دریابیم چه درکی از هستی و انسان بر فضای کلی این اثر حاکم
است.

الف) موجودات هستی

می&zwnj;توان در صحیفه اشارات فراوانی به موجودات مختلف دید؛ موجوداتی که گاه دیدنی، و گاه نیز نادیدنی هستند.
از مهم&zwnj;ترین موجودات نامحسوسی که در صحیفه از آن بحث می&zwnj;شود، خدا ست. خدا موجودی مادی و
محسوس نیست. بنابراین از راه حس نمی&zwnj;توان او را شناخت (صحیفۀ سجادیه[1]، 47/ 27). گرچه در صحیفه
توضیح داده نمی&zwnj;شود که چه راهی برای شناخت خدا پیش روی انسان است، صفات فراوان ذات و فعل خدا
به&zwnj;تفصیل بیان می&zwnj;شود؛ خواه صفات ثبوتیه، و خواه صفات سلبیۀ وی (برای مروری جزءنگرانه بر این صفات،

رک&zwj;: شمس آبادی، 12ـ13).

دیگر موجودات نامحسوسی که در صحیفه از آنها یاد می&zwnj;شود، فرشتگانند. هیچ تعریف مشخصی در صحیفه از
فرشته ارائه نمی&zwnj;شود. بااینحال، توصیفات فراوانی از فرشتگان صورت گرفته است. گفته می&zwnj;شود که
فرشتگان، کارگزاران الاهی هستند (3/ 22، 23)، خواهشهای نفسانی ندارند، هرگز دست از کار نمی&zwnj;کشند (3/
7)، نیازمند آب و غذا نیستند (3/ 11)، فراوان و غیر قابل شمارش (3/ 22، 23)، و عمدۀ آنها ساکن آسمانند (3/ 6؛ برای

دیگر صفات و نیز مراتب فرشتگان، رک&zwj;: شمس آبادی، 14ـ 15).

مهم&zwnj;ترین مأموریتی که در صحیفه برای فرشتگان یاد می&zwnj;شود، رساندن پیامهای الاهی با رعایت امانت
است (3/ 6، 10، 18). افزون بر این، فرشتگان از طرف خدا برای یارید مسلمانان فرستاده می&zwnj;شوند (27/ 8، 11،
47/ 61). بااینهمه، به نظر می&zwnj;رسد فرشتگان در نظام اخلاقی صحیفه، و در مسیر کوشش انسان برای رشد
اخلاقی، نقش خاصی ندارند؛ جز آن که کارگزار خدایند و اگر ارادۀ خدا بدین تعلق گرفت که خیری به انسان رَسَد، ایفای

نقش می&zwnj;کنند.

موجود نامحسوس دیگر که در صحیفه یاد شده، شیطان است. در صحیفه از شیطان 18 بار یاد می&zwnj;شود؛ اما این
یادکرد با اشاره&zwnj;ای به جنس و ویژگیهای آفرینش او همراه نیست. در صحیفه، با مُسلَّم دانستن وجود شیطان در
عالَم هستی، وی عامل فریب و گناه شمرده می&zwnj;شود که انسان را به معصیت وامی&zwnj;دارد. شیطان در
صحیفه دشمن دیرینۀ خدا و انسان (44/ 3، 17)، وسوسه&zwnj;گر (42/ 10)، و رانده (23/ 6) است. او به اذن خدا بر
انسان مسلط گشته (25/ 6)، جایگاهش در سینه (25/ 6)، و مهم&zwnj;ترین راه نفوذش هم قلب، یا همان ساحت

عاطفی وجود انسان است (17/ 6).

در صحیفه به موجودات محسوس هستی نیز جسته ـ گریخته اشاره می&zwnj;شود. نمی&zwnj;توان در این اثر تمایز
محسوسی میان جانداران و موجودات بی&zwnj;جان یافت؛ خاصّه با توجه بدان که در سراسر آن از جاندار دیگری جز

.(;raquo&قطع نسل چارپایان;zwj;: 27/ 6 &laquo&برای تنها مثال نقض، رک) شود;zwnj&انسان بحث نمی

بااینحال، به نظر می&zwnj;رسد به مجموعۀ محسوسات جهان، خاصه طبیعت بی&zwnj;جان در صحیفه از چند حیث
توجه می&zwnj;شود: اولا، این موجودات همگی تحت فرمان الاهی و تدبیر خداوند قرار دارند (برای نمونه&zwnj;هایی از
zwj;: 6/ 5،&؛ ثانیا، خدا آنها را در خدمت انسان قرار داده است (رک(zwj;: 43/ 2، 6/ 10، 27/ 6&اشاره بدین معنا، رک
5 /19)؛ و ثالثا، همین موجودات خدمتگزار به انسان، خود نشانه&zwnj;های خدا نیز هستند (رک&zwj;: 36/ 1، 43/ 2؛

.(;zwj;&zwnj&شمس آبادی، 16 بب :;zwj&جان در صحیفه، رک;zwnj&نیز، برای تفصیل بحث از موجودات بی

9 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



در صحیفه از نظم هستی نیز بحث شده، و خَلق موجودات با اراده و حکمت الاهی پیوند خورده است. خداوند به حکمت
خویش کارگزارانی برای امور آفریده، و حتی شیطان را نیز کار فرموده است. همان تدبیر و نظم که در میان موجودات
نامحسوس برقرار شده، در میان محسوسات نیز برقرار است. از این منظر، خدا مقدار همه چیز را سنجیده، آنها را در راه
هدفش آماده کرده، و برایشان پایانی قرار داده است (47/ 17ـ13). یک جا از این سخن می&zwnj;رود که خداوند برای
شب و روز، اندازه و زمانی را مقدَّر کرده است، چنان که هریک را در دیگری فرو می&zwnj;بَرَد (6/ 4). جای دیگری در
اشاره به نظم هستی گفته می&zwnj;شود خدا برای زندگانی هر جاندار، سرآمد خاص و مدت محدود معین کرده است

.(6 /1)

ب) تفکیک زمانی هستی

بر پایۀ صحیفه هستی منحصر به این دنیا نیست؛ بلکه بعد از این دنیا زندگی دیگری خواهد بود که دارای اهمیت و اصالت
است. از نگاه صحیفه دنیا فانی (32/ 21، 9/ 2)، مکار و نیرنگ&zwnj;باز (27/ 4)، فراموشگر انسان (53/ 3)، و کالای
بی&zwnj;ارزش دنیا نیز، تنها وسیله&zwnj;ای برای رسیدن به قرب الاهی و دستیابی به بهشت است (30/ 6).
نمی&zwnj;توان در صحیفه جز اشاره&zwnj;ای کوتاه به زندگی برزخی انسان یافت (1/ 12). بااینحال، توصیف قیامت را
در آن می&zwnj;توان به&zwnj;تفصیل دید؛ همچنان که شرح مستوفایی از بهشت نیکان و عذاب گناهکاران داده شده

.(;zwj;&zwnj&شمس آبادی، 20 بب :;zwj&برای تفصیل بحث در این باره، رک) است

بر پایۀ صحیفه، میان دنیا و آخرت رابطه&zwnj;ای تعاملی برقرار است. روزی دنیا وسیله&zwnj;ای برای بندگی خدا ست
(20/ 24)؛ هر چه خدا در این دنیا به انسان بدهد، نعمتی برای یاری وی در مسیر قرب است (30/ 6)، و هر چه هم که از
همچون دنیا  در  انسانها  اعمال   .(5  /30) بود  خواه  او  آخرت  برای  اندوخته&zwnj;ای  شود،  بازداشته  انسان 
گردن&zwnj;بندی بر گردنشان آویخته خواهد شد (42/ 13). هر که کار نیک انجام دهد ده برابر پاداش خواهد داشت و هر

که کار زشت کند کیفر خواهد دید (6/ 7، 45/ 12).

پ) انسان&zwnj;شناسی صحیفه

بر پایۀ صحیفه، وجود انسان از دو ساحت مختلف تشکیل شده است. اشارات صحیفه به ساحت جسمانی انسان بسیار
است (برای نمونه، رک&zwj;: 35/ 6). ساحت روحانی وجود انسان هم در صحیفه با تعبیر &laquo;نفس&raquo; یاد
می&zwnj;شود. مثلا، یک جا به &laquo;خروج نفس از بدن&raquo; اشاره رفته است (4/ 17). بر پایۀ این اثر، نفس یا
همان روح انسان مرکز عاطفی وجود او ست و آرامش یا ناآرامی فرد به کارکرد آن بازمی&zwnj;گردد. یک جا در صحیفه از
&laquo;طُمأنینه&raquo; و دیگر جا از &laquo;وسوسۀ&raquo; نفس انسان می&zwnj;گوید (22/ 11، 51/ 11).
حالاتی نیز همچون خوف (12/ 16)، احساس نیاز عاطفی (13/ 13)، رضایتمندی (35/ 3) و مانند آن همه در صحیفه به

نفس نسبت شده&zwnj;اند.

بر پایۀ صحیفه انسانِ مرکب از جسم و نفس، در خلقت خویش از ویژگیهایی برخوردار شده که بر همۀ رفتارهای وی
اثرگذار است (برای اشاره&zwnj;ای بدین معنا، رک&zwj;: افخمی عقدا، سراسر اثر). مهم&zwnj;ترینِ این ویژگیها ضعف
انسان  .(;zwj;&zwnj&اسکوئیان، 15 بب :;zwj&انسان، رک ویژگیهای  از  (برای تفصیل بحث  جسم و نفس است 
بنده&zwnj;ای ناتوان در عمل، و بزرگ در آرزو (32/ 9)، و همیشه اسیر نفس خود است (53/ 1، 47/ 83). او در اثر همین
ضعف نفس، گاه باطل را برمی&zwnj;گزیند (9/ 4) و اینچنین، روحش از شیطان پیروی می&zwnj;کند (16/ 24)، انسان

فریب می&zwnj;خورد، و به کژراهه می&zwnj;افتد (32/ 27).

ضعف نفس یا همان مرکز عاطفی وجود سبب می&zwnj;شود انسان دچار غفلت گردد (16/ 23؛ 47/ 91، 47/ 124)،
هنگام امتحان و بلا ناشکیبا (22/ 2)، و در جستجوی حاجاتش عجول (33/ 5) باشد، حسادت ورزد (22/ 12) و اینچنین،
به روزی دیگران طمع بَرَد (20/ 3، 22/ 12)، یا حتی در اثر این حسادت به خدا نیز بدگمان شود (35/ 1ـ2)، و فراتر از این

همه، وقتی نعمتهای خدا را وافر دید، سر به طغیان بردارد (14/ 5، 20/ 3).

پیامد این ضعف جسم و نفس، ناتوانی از شکر نعمت است (51/ 1، 37/ 1ـ4)؛ چیزی که انسان را از مرز انسانیت خارج
می&zwnj;کند (1/ 9ـ8). ضعف نفس، موجب کندی در التفات به مواعد الاهی (51/ 10)، درخواست حاجت از غیر خدا

(13/ 15)، و سرآخر، کشیده شدن به دوزخ (16/ 24) می&zwnj;گردد.

انسان با چنین ضعف بزرگی، تنها با هدایت خدا می&zwnj;تواند راه یابد (13/ 25، 20/ 22، 49/ 1)، و البته، تنها خدا

9 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



چنین هدایتی فراروی وی نهاده است (47/ 28)؛ هدایتی راستین (13/ 20، 20/ 5، 20/ 22، 49/ 1) که فرد با آن به راه
راست (9/ 6) یا استوارترین راه (14/ 13)، رهنموده می&zwnj;شود. این هدایت الاهی بسیار پردامنه است و همۀ
اقسام الهامات درونی به تک تک اشخاص، و هم ارسال پیام از طریق پیشوایان دین را دربرمی&zwnj;گیرد (برای تفصیل

بحث، رک&zwj;: اسکوئیان، 17ـ19).

پا به پای بحث در بارۀ عوامل هدایت انسان، در صحیفه از عوامل گمراهی نیز، بحث می&zwnj;شود. شیطان چون عامل
برونی، و جهل و ضعف نفس چون عوامل درونی، مایۀ اضلال فرد و دست نیافتنش به هدایتند. شیطان در قلب فرد، یعنی
مرکز کنترل احساسات او خانه می&zwnj;کند (25/ 6) و با کاربرد نیرنگها (25/ 7)، و آراستن باطل (1ـ2، 7، 32/ 16، 37/
و ناآگاهی  یا  جهالت  شیطان،  بر  افزون  19ـ20).  اسکوئیان،   :;zwj&رک) می&zwnj;دهد  فریب  را  انسان   ،(9
بی&zwnj;خبری فرد (16/ 23، 27/ 3، 42/ 5)، و بی&zwnj;اختیاری و ضعف امساک و زود از جا دررفتنش (53/ 4)،
دنیادوستی (34/ 4، 47/ 108ـ109، 52/ 9)، و آرزوهای دراز (29/ 1، 52/ 8)، دیگر عوامل بازماندن فرد از هدایت و رشد

هستند.

خداوند همین انسان ضعیف را که خطرها در کمین او ست، از میان مخلوقات مختلف خویش برگزیده، بدان عنایتی ویژه
روا داشته (1/ 18)، احسان و فضل خویش را شامل حالش کرده (16/ 10، 49/ 14، 51/ 2)، روزیش را تعهد نموده (29/
3)، و حتی با نافرمانیهای او احسان خود را از وی دریغ نداشته است (49/ 13؛ نیز برای تفصیل بحث از عنایات خداوند به

.(;zwj;&zwnj&اسکوئیان، 21 بب :;zwj&انسان، رک

خدا بعد از این عنایت خاص، انسان را به امر و نهی خود می&zwnj;آزماید (1/ 21). مهم&zwnj;ترین جلوۀ این آزمون،
سنجش قدرشناسی انسان در هنگام وفور نعمت است (20/ 22، نیز رک&zwj;: 1/ 21). امتحانهای دیگری هم پیش رو
ست؛ مثلا وقتی نعمتی کمتر از دیگری در اختیار وی باشد، آزموده می&zwnj;شود که حسد می&zwnj;برد، یا نه (35/
2). انسان در همۀ آزمونهای پیش رو، می&zwnj;تواند به دعا از خدا مدد جوید. خدا بی&zwnj;دعا هم البته نعمت فراوان
داده است (رک&zwj;: سراسر دعای 49)؛ اما باز دعا رخصتی است برای گفتگو با خدا تا هر کجا باشد، راز خویش با او

در میان گذارد (51/ 11). خدا چنین مقدر کرده است که انسان از کسی جز خود وی نتواند حاجتی بگیرد (1/ 19).

.(;zwj;&zwnj&12/ 10، 16/ 13، 25/ 9، 31/ 11، جم) او خود به دعا کردن فرمان داده، و اجابت را ضامن شده است

رابطۀ خدا با انسان به نعمت بخشی، امتحان، و هم شنیدن دعای انسان در طول دورۀ امتحان محدود نمی&zwnj;شود.
حتی اگر انسان در این امتحان شکست نیز بخورد، خدا توبه پذیر است (رک&zwj;: سراسر دعای 12، 16، 31، 38، 39؛
همچنین، برای مطالعۀ مفهوم استغفار در ادعیۀ مختلف صحیفه، رک&zwj;: اسکوئیان، 24ـ 25؛ نیز حسینی شاهرودی و

شریعتی، سراسر اثر).

پی نوشت:

[1]. در سراسر این اثر برای ارجاع به نقلها از صحیفۀ سجادیه، نخست شمارۀ دعا در صحیفۀ کامله ذکر گردیده، و
سپس به فاصلۀ خطی مورّب، شمارۀ فقرۀ حاوی آن مطلب در صحیفه، بر پایۀ فقره&zwnj;بندی اعمال شده در صحیفۀ
سجادیه با تصحیح و ترجمۀ حسین استادولی (رک&zwj;: منابع) ذکر گردیده است. برای نمونه، 47/ 3 یعنی مطلب در

دعای چهل و هفتم صحیفه، بند سوم، آمده است.

مراجع

1ـ آقابزرگ طهرانی، محمد محسن، الذریعه الی تصانیف الشیعه، بیروت، دار الاضواء، 1403ق/ 1983م.

2ـ ابراهیمی&zwnj;فر، علی اصغر، بررسی نظام تربیتی صحیفۀ سجادیه، قم، مرکز پژوهشهای صدا و سیما، 1385ش.

،zwj; 57&معرفت، شم ،;raquo&مبانی، اصول، روشها، و اهداف تربیتی در صحیفۀ سجادیه;laquo& 3ـ ــــــــــــــــــــ
شهریور 1381ش.

4ـ احتشامی&zwnj;نیا، محسن، &laquo;بایسته&zwnj;های پژوهشی درونمایۀ صحیفۀ سجادیه&raquo;، سفینه،
شم&zwj; 9، زمستان 1384ش.

9 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



5ـ احمدوند، فردین، &laquo;بررسی اصول اخلاقی اجتماعی در صحیفۀ سجادیه&raquo;، پژوهشهای اخلاقی، سال
دوم، شم&zwj; 5، پاییز 1390ش.

6ـ اخوان کاظمی، بهرام، &laquo;دکترین و سیاستهای دفاعی ـ امنیتی در صحیفۀ سجادیه&raquo;، الف، حکومت
اسلامی، شمارۀ 44، تابستان 1386ش. ب، سیاست دفاعی، شم&zwj; 61، زمستان 1386ش.

7ـ اسکوئیان، عباس، و شمس آبادی، آرزو، &laquo;انسان در صحیفۀ سجادیه&raquo;، صحیفۀ مبین، سال بیستم،
شم&zwj; &zwnj;56، پاییز و زمستان 1393ش.

8ـ افخمی عقدا، رضا و دیگران، &laquo;مضامین مشترک انسان&zwnj;شناسی در صحیفۀ سجادیه و اشعار منسوب به
امام سجاد (ع)&raquo;، ادب عربی، شم&zwj; 1، بهار و تابستان1393 ش.

9ـ بدخشان، نعمت الله، &laquo;توبه از نگاه عقل و نقل با مروری بر صحیفۀ سجادیه&raquo;، عقل و دین، دانشگاه
تهران، شم&zwj; 7، پاییز و زمستان 1391 ش.

10ـ پاکتچی، احمد، &laquo;اخلاق دینی&raquo;، دائره المعارف بزرگ اسلامی، به کوشش کاظم موسوی بجنوردی و
دیگران، جلد هفتم، تهران، 1377ش.

ـــــــــــــــــــــ &laquo;ابوالمفضل شیبانی&raquo;، دائره المعارف بزرگ اسلامی، به کوشش کاظم موسوی 11ـ 
بجنوردی و دیگران، جلد ششم، تهران، 1373ش.

12ـ پهلوان، منصور&laquo;مبانی اخلاقی در صحیفۀ سجادیه&raquo;، سفینه، شم&zwj; 8، پاییز 1384ش.

13ـ پیرامون مقدم، مریم، دسته&zwnj;بندی خصال اخلاقی در صحیفۀ سجادیه، پایان نامۀ کارشناسی ارشد علوم قرآن
و حدیث، دانشگاه آزاد اسلامی تهران شمال، 1389ش.

zwj;&ادب عربی، شم ،;raquo&تجلی عاطفه و جایگاه آن در صحیفۀ سجادیه;laquo& ،14ـ ترکاشوند، مهدی و دیگران
1، دورٔۀ 4، بهار1391ش.

،;raquo&اصول بهداشت روانی از منظر صحیفۀ سجادیه;laquo& ،15ـتقوی نسب، نجمه و میر شاه جعفری، ابراهیم
مطالعات اسلام و روان&zwnj;شناسی، شم&zwj; 3، پاییز و زمستان 1387ش.

16ـ حسینی اشکوری، جعفر، &laquo;اجازات روایی صحیفه در قرن یازدهم&raquo;، سفینه، شم&zwj; 9، زمستان
1384ش.

17ـ حسینی جلالی، محمد حسین، دراسه حول الصحیفه السجادیه، بیروت، اعلمی، 1421ق.

،;raquo&بررسی مفهوم استغفار در صحیفۀ سجادیه;laquo& ،18ـ حسینی شاهرودی، مرتضی و شریعتی، فهیمه
علوم قرآن و حدیث، شم&zwj; 86، بهار و تابستان 1390ش.

19ـحکیم، محسن، &laquo;کتاب&zwnj;شناسی تفصیلی شروح و ترجمه&zwnj;های صحیفه&raquo;، کتاب ماه دین،
بخش اول، شم&zwj;&zwj; 49ـ50، آبان و آذر 1380ش؛ بخش دوم، شم&zwj; 51ـ52، دی و بهمن 1380 ش؛ بخش

سوم و پایانی، شم&zwj; 53ـ54، اسفند 1380 و فروردین 1381 ش.

20ـدده&zwnj;بیگی، محسن، &laquo;مرگ در صحیفۀ سجادیه&raquo;، بینات، شم&zwj; 68، زمستان 1389ش.

21ـدریابیگی، محسن، &laquo;بررسی تطبیقی مفهوم صدق در قرآن، روایات، و صحیفۀ سجادیه&raquo;، پژوهش
دینی، شم&zwj; 17، پاییز 1387ش.

zwj;&اندیشۀ نوین دینی، سال هشتم، شم ،;raquo&مرگ اندیشی در صحیفۀکاملۀ سجادیه;laquo& 22ـ ــــــــــــــــــــ

9 صفحه 8 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



29، بهار و تابستان 1391ش.

در صحیفۀ تربیت  زمینه&zwnj;های  و  ابعاد  بر  علیین، حمید، &laquo;درآمدی  و  23ـسبحانی&zwnj;نژاد، مهدی 
سجادیه&raquo;، مشکوه، شم&zwj; 91، تابستان 1385ش.

24ـسجادی، احمد، &laquo;بایسته&zwnj;های پژوهشی در بارۀ صحیفۀ سجادیه&raquo;، سفینه، شم&zwj; 6، بهار
1384ش.

25ـسروش، عبدالکریم، بسط تجربۀ نبوی، تهران، صراط، 1378ش.

26ـ سلیمانی، مصطفی، &laquo;درآمدی بر نظام تربیتی و انسان&zwnj;شناسی از منظر صحیفۀ سجادیه&raquo;، راه
تربیت، شم&zwj; 15، تابستان 1390ش.

27ـ شریفی، مرضیه، &laquo;درآمدی بر رویکرد اسلامی درمان افسردگی با محوریت صحیفۀ سجادیه&raquo;، معرفت،
شم&zwj; 174، خرداد 1391ش.

28ـ شمس آبادی، آرزو، اندیشۀ اخلاقی بازتابیده در صحیفۀ سجادیه، پایان نامۀ کارشناسی ارشد اخلاق و تربیت
اسلامی، دانشگاه آزاد اسلامی واحد آزادشهر، 1392ش.

29ـ صحیفۀکاملۀ سجادیه، منسوب بن امام زین العابدین علی بن حسین (ع)، به کوشش و با ترجمۀ حسین استاد
ولی، قم، الهادی، 1383ش.

30ـصدرایی خویی، علی، &laquo;صحیفۀ سجادیه به روایت ابن مالک&raquo;، علوم حدیث، شم&zwj; 29، پاییز
1382ش.

صحیفۀ در  (ع)  سجاد  امام  دیدگاه  از  اجتماعی  تربیت  مبانی  &laquo;بررسی  دیگران،  و  علی،  31ـقائمی، 
سجادیه&raquo;، روان&zwnj;شناسی تربیتی، شم&zwj; 17، تابستان 1389ش.

32ـ کریمی، احمد، &laquo;مسئولیت پذیری اجتماعی در دعای مکارم الاخلاق&raquo;، پژوهشهای اخلاقی، سال اول،
شم&zwj; 4، تابستان 1390ش.

کاظم موسوی به کوشش  بزرگ اسلامی،  المعارف  دائره   ،;raquo&ایمان;laquo& ،33ـ مجتهد شبستری، محمد
بجنوردی، جلد دهم، تهران، 1380ش.

34ـ مجلسی، محمد تقی، رساله در بیان اسانید و طرق مؤلف در نقل صحیفۀ سجادیه، ضمن بحار الانوار محمد باقر
مجلسی، جلد صد و هفت، بیروت، دار احیاء التراث العربی، 1403ق/ 1983م.

،zwj; 76&مصباح، شم ،;raquo&در جستجوی الگوی رفتاری از دعای مکارم الاخلاق;laquo& ،35ـ مردمی، ابوالقاسم
مرداد و شهریور 1387ش.

zwj;&zwnj;&اندیشۀ دینی، شم ،;raquo&انسان و تربیت از منظر صحیفۀ سجادیه;laquo& ،36ـ مرزوقی، رحمت الله
15، تابستان 1384ش.

،;raquo&رهیافتی به نظام تربیتی اسلام از نگاه صحیفۀ سجادیه;laquo& ،37ـمقامی، حمید و میر شاه جعفری، ابراهیم
اندیشۀ دینی، شم&zwj; 15، تابستان 1384ش.

38ـ ملا سلیمانی، فرشته و دیگران، &laquo;بررسی مبانی تربیت اجتماعی از دیدگاه امام سجاد (ع) در صحیفۀ
سجادیه&raquo;، روان&zwnj;شناسی تربیتی، شم&zwj; 17، تابستان 1389ش.

39ـموسوی بروجردی، حسن، &laquo;پژوهشی در نسخۀ شهید اول از صحیفۀ سجادیه&raquo;، ترجمۀ محمود نظری،

9 صفحه 9 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



سفینه، شم&zwj; 7، تابستان 1384ش.

،zwj; 24&پژوهشنامۀ اخلاق، سال هفتم، شم ،;raquo&اندیشۀ اخلاقی ابن مسعود;laquo& ،40ـ مهروش، فرهنگ
تابستان 1393ش.

41ـ ــــــــــــــــــــ &laquo;آیینهای ذکر در روایات اسلامی و جایگاه و کارکرد اجتماعی آنها&raquo;، صحیفۀ مبین، سال
نوزدهم، شم&zwj; 53، بهار و تابستان 1392ش.

42ـ ــــــــــــــــــــ &laquo;تاریخ انگارۀ ذکر در فرهنگ اسلامی&raquo;، مطالعات قرآن و حدیث، شم&zwj; 13، بهار و
تابستان 1394ش.

43ـ ــــــــــــــــــــ هویت وانتساب صحیفۀ سجادیه با تکیه بر شاخصه&zwnj;های متن، پایان نامۀ کارشناسی ارشد
علوم قرآن حدیث، دانشگاه امام صادق (ع)، 1382ش.

،;raquo&اندیشۀ اخلاقی شهید عبدالحسین دستغیب و خاستگاه قرآنی آن;laquo& ،44ـ ــــــــــــــــــــ و کامیاب، رضوان
صحیفۀ مبین، سال بیستم، شم&zwj;&zwnj; 55، بهار و تابستان 1393ش.

45ـ هاشمی شاه قبادی، رضا، &laquo;سیرۀ تربیتی امام سجاد (ع) در دعای مکارم الاخلاق&raquo;، نیستان ادیان و
مذاهب، شم&zwj; 3، پاییز و زمستان 1390ش.

نویسنده:

حامد خانی (فرهنگ مهروش)

دو فصلنامه صحیفه مبین شماره 57

9 صفحه 10 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


