
شنبه 03 تیر 1396 - 15:10

چگونه دائم در رحمت الهی قرار گیریم؟/ نشانه داشتن «توفیق»

همزمان با فرارسیدن ماه مبارک رمضان ماه میهمانی خداوند، برای آشنایی با مضامین دعاهای روزانه هر روز از این ماه

مبارک، آیتالله روحالله قرهی مدیر مدرسه علمیه امام مهدی(عج) و از اساتید اخلاق، در گفتوگو با خبرگزاری فارس، به

شرح دعای روز بیست و نهم پرداخته است که در ادامه میخوانیم:

همزمان با فرارسیدن ماه مبارک رمضان ماه میهمانی خداوند، برای آشنایی با مضامین دعاهای روزانه هر روز از این ماه
در اخلاق،  اساتید  از  و  مهدی(عج)  امام  علمیه  مدرسه  مدیر  قرهی  روح&zwnj;الله  آیت&zwnj;الله  مبارک، 

گفت&zwnj;وگو با خبرگزاری فارس، به شرح دعای روز بیست و نهم پرداخته است که در ادامه می&zwnj;خوانیم:

یکی از نکات بسیار مهم در این دعا این است که از خدا می&zwnj;خواهیم ما را در رحمت دائمی خودش قرار دهد به
طوری که هیچ گاه از رحمتش بیرون نیاییم. &laquo;اللهمّ غَشّنی بالرّحْمَةِ&raquo;. &laquo;غشنی&raquo; یعنی

چیزی که انسان آغشته به آن بشود و همه وجودش را فرا بگیرد و این فرا گرفتن

به گونه&zwnj;ای است که هر طرف برود خودش هم وجودش رحمت بشود.

یعنی ضمن اینکه رحمت خدا به همه چیز سایه افکنده است &laquo;اللَّهُمَّ إِنِّی أَسْأَلُکَ بِرَحْمَتِکَ الَّتِی وَسِعَتْ کُلَّ شَیْ
ءٍ&raquo;، وقتی این شخص هم رحمت خدا به او عنایت شد طوری در این رحمت قرار گیرد که همیشه خودش نیز مایه

رحمت باشد.

گاهی اوقات انسان&zwnj;ها رحمت را تا حدودی می&zwnj;چشند اما زمانی که خود را غرق در رحمت بدانند و اداراک
به این داشته باشند متأسفانه موجود نیست. دوم اینکه وقتی غرق رحمت شدند خود، عامل رحمت باشند یعنی از
جانب خدا توفیقی باشد که آنها هم عامل رحمت برای دیگران باشند؛ همین که دست دیگران را می&zwnj;گیرند، همین
خدا بندگان  برای  که  همین  برمی&zwnj;دارند،  گام  خدا  دین  راه  در  که  همین  می&zwnj;کنند،  آبرو  ستر  که 

انسان&zwnj;های رحیمی هستند این افراد نیز از صفات باری تعالی بهره&zwnj;مند می&zwnj;شوند.

چگونه دائم در این رحمت پوشیده شویم؟

یکی از راهکارها این است که اگر عیبی در مردم دیدیم آن عیب را بپوشانیم تا خدای متعال نیز ما را در رحمت خود
بپوشاند؛ اگر کسی انتظار دارد از یک رحیمی که رحمت او رحمت واسعه است به او عنایت ویژه بکند بالاخره باید خودش

هم از آن صفت، بهره&zwnj;مند باشد.

در نزد عرفا، آن کسی می&zwnj;تواند رحمت الهی را آنگونه باید و شاید درک کند که خودش این رحمت را به دیگران ولو
نسبی مرحمت کند که در این زمان می&zwnj;تواند رحمت الهی را به طور کامل درک کند.

گناهان. از  حفظ  و  بده  توفیق  من  به  روز  این  در  خدایا  مَةِ&raquo;؛  والعِصْ التّوفیقِ  فیهِ  قْنی  زُ &laquo;وارْ
انجام کاری  ما  اگر  و  جانب خداست  از  توفیق  اولاً  کنم.  دوری  گناه  از  بتوانم  من  یعنی   ;raquo&عصمت;laquo&

می&zwnj;دهیم می&zwnj;گوییم توفیق حاصل شده و موفق شدیم فلان کار را انجام دهیم.

باعث عاملی  بلکه  خیر  می&zwnj;توانستم،  خودم  که  نیست  طور  این  شدیم  موفق  می&zwnj;گوییم  وقتی 
می&zwnj;شود که انسان موفق شود به این می&zwnj;گویند توفیق. آن عاملی که باعث موفقیت انسان شود آن رزق
است؛ تصور ما از رزق این است که سرِ کار برویم، کار خوبی داشته باشیم ، خانه و شغل خوبی داشته باشیم، حتی

همسر خوب هم رزق است و خودِ توفیق هم رزق است.

اما انسان قرار می&zwnj;گیرد  پای  از کارهای خوب هم جلوی  توفیق ندهد، بسیاری  انسان  به  اگر خدای متعال 
نمی&zwnj;تواند انجام دهد، خواندن قرآن نیز توفیق است بسیاری از افراد بوده&zwnj;اند که در این ماه مبارک رمضان
شاید توفیق خواندن یک آیه قرآن را هم نداشته باشند این طور نیست که بگوییم وقت نداشت چراکه بعضی افراد وقت
از اما  باشد  محدود  دیگر  عده  یک  وقت  است  ممکن  دیگر  از طرف  نمی&zwnj;خوانند.  آیه هم  یک  اما  دارند  هم 
زمان&zwnj;هایی که در مترو یا اتوبوس و تاکسی هستند استفاده می&zwnj;کنند و قرآن می&zwnj;خوانند یا به جای

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/178516/


چرخیدن در فضای مجازی، توفیق دارد کار خیر انجام می&zwnj;دهد.

توفیق اینگونه نیست که تصور کنیم که یک فردی پول دارد و می&zwnj;تواند و فرد دیگری پول ندارد و نمی&zwnj;تواند،
بسیاری از افراد پول دارند اما نمی&zwnj;توانند و حتی توفیق کمک کردن به یک یتیم را هم ندارند ولی یک کسی هم به
تعبیر عوام الناس، هشتش گرو نهش است اما از آن چیزی که دارد به دیگران در حد وسع خودش انفاق می&zwnj;کند و

بعضی&zwnj;ها هم ایثار می&zwnj;کنند.

خدایا به من توفیق بده؛ &laquo;وارْزُقْنی فیهِ التّوفیقِ والعِصْمَةِ&raquo; توفیق در چه چیزی؟ توفیق در همه مطالب. یکی
از توفیقات می&zwnj;تواند این باشد که خدا او را نگه دارد. عصمت یعنی دور شدن از آن چیزی که انسان را دور
می&zwnj;کند از بدی&zwnj;ها و پلشتی&zwnj;ها و گناهان. خوشا به سعادت کسانی که حتی گاهی اوقات از اسم

گناه هم بدشان می&zwnj;آید. این یک رزق است و بسیار مهم است که انسان، چنین رزقی داشته باشد.

&laquo;وطَهّرْ قلْبی من غَیاهِبِ التُّهْمَةِ&raquo;؛ خدایا دلم را از تاریکی&zwnj;ها و شک و اوهام باطل دور کن. چرا چون
انسان گاهی اوقات، &laquo;مذبذبین&raquo; می&zwnj;شود یعنی گاهی این طرف و گاهی آن طرف است. وقتی
انسان دلش به نور الهی نورانی شد، توفیق پیدا کرد دیگر شک و اوهامی برای او نخواهد بود و تمام آن مواردی که وهم
و بی&zwnj;خود است همه آن موارد را از دلش بیرون می&zwnj;کند و اگر طهارت قلبی نسبت به این اوهام به وجود

آمد آن وقت است جایگاه نور الهی است.

zwnj;:&فرمودند می&zwnj;شود.  طاهر  هم  جوارح  و  اعضا  شد  طاهر  اگر  قلب  قلْبی&raquo;؛  رْ  &laquo;وطَهّ
laquo&;القلب حرم الله&raquo;؛ قلب، حرم خداست . اگر این قلب که جایگاه نور خدا و یاد خدا است اگر طاهر شود

همه موارد برای آن به وجود می&zwnj;آید اما اگر قلب، آلوده باشد طبیعی است که هیچ چیز را درک نمی&zwnj;کند.

این است که مواظبت کند در حق&zwnj;الناس که از مواردی که بسیار مهم است  باید مراقبه کند. یکی  انسان 
حق&zwnj;الناس در طهارت قلب، اثرگذار است. از دیگر موارد طهارت قلب، حکمت است. حکمت این است که انسان،
مراقبه و محاسبه کند. دستیابی به معرفت نیز از دیگر موارد طهارت قلب است وقتی انسان معرفت به دین پیدا کرد

خودش عامل طهارت می&zwnj;شود.

از خدا المؤمِنین&raquo;؛ همه مواردی که در دعای روز بیست و نهم ماه مبارک رمضان  بِعبادِهِ  &laquo;یا رحیماً 
می&zwnj;خواهیم را در واقع ما نمی&zwnj;توانیم خودمان به تنهایی آنها را انجام دهیم اما ای خدا تو خودت رحیم
هستی؛ رحیم هستی نسبت به بندگانی که ایمان دارند همه چیز در ید مقدس توست و ایمان دارند هر آنچه را که تو

بخواهی، انجام می&zwnj;شود.

از آنجا که همه مطالب در سایه رحمت توقرار دارد پس طبیعی است که تو رحیمی و به بندگان مؤمن خودت عنایت
می&zwnj;کنی و به من هم که این مطالب را از تو درخواست می&zwnj;کنم، عنایت می&zwnj;کنی. لذا احوال بندگان
مؤمن در آخر ماه مبارک رمضان، احوال اهل ایمان است. من باب مزاح، برخی می&zwnj;گویند انسان وقتی به آخر ماه
مبارک رمضان می&zwnj;رسد، غش می&zwnj;کند &laquo;اللهمّ غَشّنی&raquo;،&zwnj; از بس که روزه گرفته است

لذا مزاح می&zwnj;کنند و می&zwnj;گویند &laquo;اللهمّ غَشّنی&raquo; برای اینجاست.

البته &laquo;اللهمّ غَشّنی بالرّحْمَةِ&raquo;؛ غشنی در اینجا متفاوت است؛ مؤمن اگر مؤمن باشد در آخر ماه مبارک
رمضان می&zwnj;فهمد که این روزه هم عاملی برای طهارت قلبش شده و هم عاملی است برای اینکه در رحمت الهی

پیچیده شود و توفیق پیدا کند و دوری از گناه برای او رقم بخورد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


