
یکشنبه 07 خرداد 1396 - 06:17

گفتگو با حجت الاسلام پارسانیا؛

ایستاده بر گسل سنت و مدرنیته/ انقلاب ایران خیزش فرهنگی جهان اسلام

حجت الاسلام حمید پارسانیا گفت: انقلاب ما فقط یک انقلاب سیاسی در یک چهارچوب مدرن نبود. این انقلاب خیزش

فرهنگی جهان اسلام بود.

حجت الاسلام حمید پارسانیا گفت: انقلاب ما فقط یک انقلاب سیاسی در یک چهارچوب مدرن نبود. این انقلاب خیزش
فرهنگی جهان اسلام بود.

به گزارش خبرگزاری مهر، به نقل از خردنامه همشهری، در تعطیلات نوروز و یک روز پس از سال&zwnj;روز جمهوری
اسلامی در منزل حمید پارسانیا میهمان وی بودیم و به همین بهانه بحث را از انقلاب اسلامی آغاز کردیم. شاید اگر این
از یکی  و  ایران  اخیر  رخداد ۱۰۰ سال  بزرگترین  عنوان  به  اسلامی،  انقلاب  به سراغ  باید  باز هم  نبود  بهانه هم 
از ربط غامض&zwnj;ترین مسائل در حوزه&zwnj;ی نظریه&zwnj;پردازی جامعه&zwnj;شناسی می&zwnj;رفتیم. 
حکمت صدرایی و انقلاب پرسیدیم و استاد نیز در مورد صحبت&zwnj;های اخیر خود در سال&zwnj;روز پیروزی انقلاب در
مجمع عالی حکمت توضیحات تقریبا مفصلی ارائه دادند. شاید سیر اصلی بحث همین پرسش بود اما در کنار آن به بحث
امتناع اندیشه هم تعریضاتی زده شد و استاد به نقد نظرات الجابری و دیگر نظریه&zwnj;پردازان زوال پرداختند. از
چگونگی ورود از منظر فلسفه نظری به مباحثی همچون فلسفه علوم اجتماعی و فلسفه سیاسی پرسیدیم و امتداد
این دو سنت فکری غرب و شرق در موضوع سوژه و ابژه را بررسی کردیم. دکتر پارسانیا به اجمال اشاراتی به ابتکار
ملاصدرا در حل این مسئله با استفاده از اتحاد عقل و عاقل و معقول کردند و و خبر دادند که جلد نوزدهم رحیق مختوم،
تقریر درس&zwnj;های اسفار آیت الله جوادی آملی که استاد پارسانیا سرویراستاری آن را به عهده دارند و در مورد
همین موضوع است مراحل پایانی انتشار را طی می&zwnj;کند. انتقادهای وارد بر نقدهای پارسانیا به رویکردهای
جامعه شناختی را مطرح کردیم و به همین واسطه پروژه&zwnj;ی فکری استاد در دانش اجتماعی مسلمین را به صورت
کوتاه بررسی کردیم و در نهایت با پرسشی در مورد چرایی انتخاب الحروف فارابی برای تدریس، گفت&zwnj;وگوی ۱۰۰
از منظرتان گفتگو  این  ادامه مشروح  در  اتمام رسید.  به  ایشان  با  مورد عقلانیت اسلامی  در  ما  دقیقه&zwnj;ای 

می&zwnj;گذرد.

*با توجه به این که زمینه&zwnj;ی ورود شما به مسائل، فلسفی و به&zwnj; خصوص فلسفه&zwnj;ی صدرا است،
سوال این است که اولاً به لحاظ فلسفی ربط حکمت صدرایی با انقلاب چه می&zwnj;تواند باشد؟ اصلاً ربطی وجود
دارد؟ نظرات مختلفی وجود دارد و عده&zwnj;ای موافق و مخالف هستند. شما به عنوان شخصی که با زمینه&zwnj;ی
صدرایی آشنایی دارید و فیلسوف صدرایی به حساب می&zwnj;آیید، ربط فلسفه&zwnj;ی صدرایی با انقلاب اسلامی

را تبیین بفرمایید.

شاید اگر از اینجا شروع کنیم مناسب باشد که انقلاب اسلامی ایران یک انقلاب بود. این انقلاب در چه سطحی واقع شد
و برای ایجاد چه تغییری بود؟ آیا صرفا یک انقلاب سیاسی بود؟ این انقلاب برای حل چه مسئله&zwnj;ای به وجود آمده

است؟ مسئله&zwnj;ی آن چه بود؟

این انقلاب، یک نظام سیاسی را عوض کرد. چه مشکل و چالشی با این نظام سیاسی وجود داشت؟ تفاوت این انقلاب
با انقلاب مشروطه در چه بود؟ قرن بیستم را قرن انقلاب&zwnj;های رهایی&zwnj;بخش نامیدند. آیا انقلاب اسلامی در
پایان قرن بیستم و در امتداد انقلاب&zwnj;های رهایی&zwnj;بخش بود؟ از آن نوع بود؟ رهایی از استعمار ویژگی
این&zwnj; انقلاب&zwnj;ها بود. انقلاب&zwnj;ها، همانند انقلاب الجزایر، به دنبال استقلال سیاسی بودند. در آمریکای
لاتین، در آفریقا و آسیای جنوب شرقی کشورهای مستعمره&zwnj;ای وجود داشتند و هر کدام به نوعی دنبال استقلال
سیاسی خود از کلونیالیزم بودند. البته ایران به آن صورت مستعمره نشد، اما شمال آفریقا یا خیلی از کشورها ازجمله

اندونزی مستعمره بودند.

انقلاب&zwnj;های ضداستعماری و رهایی&zwnj;بخش همه در جهان دوقطبی شکل می&zwnj;گرفتند و به لحاظ
سیاسی باید بین این دو قطب عملیات می&zwnj;کردند. حتی غیرمتعهدهایی هم که درست شد ناظر به این دوقطب
در یک ارتباط دِگری با خود بود و در ارتباط با یک تقابل سیاسی مطرح شد. این دو قطب، دو قطب سیاسی بلوک شرق و
بلوک غرب بود که هر دو به لحاظ فرهنگی در چهارچوب ایدئولوژی&zwnj;های مدرن قرار می&zwnj;گرفتند. بلوک شرقِ
مارکسیست و بلوک غرب سرمایه&zwnj;داری. در واقع آن&zwnj; چیزی که انقلاب&zwnj;ها پس می&zwnj;زدند

12 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/177930/


استعمار بود اما به دنبال آن باز نوعی الگوگیری از جهان مدرن (چه چپ و چه راست) داشت. مثلا در چین انقلاب با مائو
شکل گرفت و در دامن بلوک شرق افتاد.

آیا انقلاب اسلامی ایران از این سنخ بود و صرفا یک استقلال سیاسی می&zwnj;خواست؟ ایران به آن معنا وابستگی
آیا بود.  غرب  بلوک  به  نسبت  حاشیه&zwnj;نشین  سیاسی  نظام  یک  البته  نداشت.  استعمار  به  مستقیم 
می&zwnj;خواست این وابستگی سیاسی را در آن دنیای دو قطبی قطع کند؟ می&zwnj;خواست این ارتباط را از یک
طرف قطع و به طرف دیگری وصل کند و یا به دنبال یک &laquo;نه سیاسی&raquo; به نفوذ این دو باشد و در نهایت به

مجموعه&zwnj;ی غیرمتعهدها ملحق شود؟

قطعا بحث عمیق&zwnj;تر از این حرف&zwnj;ها بود. مسئله انقلاب اسلامی ایران صرفا عدم وابستگی سیاسی نبود.
البته از ابتدا شعار اول آن استقلال بود، اما این استقلال برای رهاسازی چیزی بود و هدفی داشت و این هدف اسلام
بود. فکر می&zwnj;کنم آن چیزی که در این انقلاب رخ داد با همه&zwnj;ی انقلاب&zwnj;های سیاسی قرن بیستم
حرکت عالم  آن  فضای  در  و  داشتند  سیاسی  حرکت  دوقطبی  جهان  یک  در  همه  آن&zwnj;ها  داشت.  فرق 
می&zwnj;کردند. یعنی در چهارچوب ایسم&zwnj;های مدرن اعم از ناسیونالیسم و مارکسیسم و سوسیالیسم و دیگر
ایسم&zwnj;ها این مباحث مطرح می&zwnj;شد. ولیکن انقلاب ایران، انقلاب اسلامی بود. بازگشت به هویت اسلامی
بود. نوع شعارها هم فرق داشت. نه شرقی، نه غربی، جمهوری اسلامی. انقلاب اسلامی می&zwnj;خواست به
در انقلاب  اولین  ایران  اسلامی  انقلاب  گفت  بتوان  شاید  منظر  این  از  کند.  مطرح  را  خود  سوم  راه  یک  عنوان 
قدوقواره&zwnj;ی انقلاب فرانسه بود. بعد از انقلاب فرانسه انقلابی رخ نداده بود و هر چه واقع می&zwnj;شد بسط

انقلاب فرانسه بود.

حتی شکل&zwnj;گیری جریان&zwnj;های چپ و راست و رویکردهای ناسیونالیستی و سوسیالیستی از آثار انقلاب
فرانسه بود. در پایان قرن ۱۸ و اوایل قرن ۱۹، جریان&zwnj;های چپ مارکسیستی و سوسیالیستی در دامن همین
انقلاب و جهانی که این انقلاب ایجاد کرده بود، به وجود آمد. انقلاب اکتبر روسیه هم یکی از ترکش&zwnj;ها و یکی از
صور مربوط به انقلاب فرانسه است. این انقلاب پیشینه دو سده&zwnj;ای هم داشت. انقلاب فرانسه موج سیاسی
حرکتی بود که عقبه&zwnj;های هنری و ادبی و صنعتی و اقتصادی آن کاملاً شکل گرفته بود. در رنسانس انقلاب در افق
صنعت و تکنولوژی و قبل از آن در هنر و ادبیات، فلسفه&zwnj;ی خود را شکل داده بود. شکل نظری آن با جریان انقلاب
اینلایتنمنت و روشنگری به وجود آمده بود و مباحث و رویکرد نظری که کلیسا در قرون وسطی داشت را با این انقلاب به
قدرت فروپاشی  با  فرانسه  انقلاب  و  یافت  ادامه  سیاسی  لایه&zwnj;های  تا  حرکت  این  بود.  رانده  حاشیه 
سیاسی&zwnj; به&zwnj;جامانده از غرب قرون وسطا خود را نشان داد و جهان جدیدی را ایجاد کرد. این جهان در قرن
۱۹ که قرن استعمار بود، بسط پیدا کرده بود. قرن بیستم قرن مقابله با استعمار در کشورهای غیرغربی بود. اما این
مقابله اغلب در چهارچوب ایسم&zwnj;ها و در جهان دوقطبی که در قالب فرهنگ مدرن به وجود آمده بود، تعامل
می&zwnj;کرد و به سوی مفاهیم نظری و سیاسی جهان مدرن پناه می&zwnj;برد. به نحوی اروپامرکزی و مرجعیت

نظری جهان غرب پذیرفته شده بود.

اما انقلاب اسلامی ایران انقلابی فرهنگی بود که بعد از گذشت ۱۰۰ سال از انقلاب مشروطه و مقاومتی که به لحاظ
سیاسی در برابر جهان مدرن کرده بود، این بار یک خیزش به سوی مفاهیم فرهنگی و تاریخی خود برداشت.

از مفاهیم ناسیونالیستی و سوسیالیستی و مارکسیستی مدرن کمکی نگرفت. بازگشت به اسلام بود. انقلاب اسلام
بود. انقلاب فرهنگی و تاریخی خود ما بود که به وجود آمد. خیزش جهان اسلام در برابر سلطه&zwnj;ای بود که جهان
مدرن بر ما پیدا کرده بود. در جهان اسلام یک خط&zwnj;کشی&zwnj;هایی ایجاد شده بود. کشورهایی به وجود آمدند
داشتند. مشخصی  فرهنگی  مرزهای  نه  و  طبیعی  فیایی  جغرا مرزهای  نه   ً بعضا کشورها  این  که 
خط&zwnj;کشی&zwnj;هایی بود که بعد از فروپاشی دولت عثمانی توسط قدرت&zwnj;های غالب ایجاد شده بود و در
این رقابت&zwnj;ها و سهم&zwnj;بندی&zwnj;هایی که بلوک غرب و شرق با یکدیگر داشتند، ایران سهم بلوک غرب و

حوزه&zwnj;ی نفوذ انگلستان و بعد آمریکا بود.

انقلاب فقط یک انقلاب سیاسی در یک چهارچوب مدرن نبود. این انقلاب خیزش فرهنگی جهان اسلام بود. عرض من این
انقلاب فرانسه یک نظام واقع می&zwnj;شود، همان&zwnj;طور که  افق  این  پدیده&zwnj;ای در  است که وقتی 
از آن لایه&zwnj;های تکنولوژی، صنعتی، اجتماعی را می&zwnj;آورد که لایه&zwnj;ی رویین آن سیاسی و قبل 
اقتصادی، هنری، ادبی و فلسفی است؛ در انقلاب اسلامی نیز جهان جدیدی با نظام معنایی خود ایجاد شده است. در

واقع انقلاب اسلامی خیزش جهان اسلام، با نظام معنایی خود بود.

12 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



*این نظام معنایی متکی به فقه یا عرفان بود؟

نظام معنایی جهان مدرن مشخص است. در درون خود تکثر و همین&zwnj;طور جهات مشترکی هم دارد. رویکردی به
این عالم دارد که هیچ یک از فرهنگ&zwnj;های دیگر این رویکرد را نداشتند. در بعد هستی&zwnj;شناختی جهان مدرن،
نگاه بشر به هستی یک نگاه کاملا دنیوی است و از این افق عالم را می&zwnj;بیند و اگر یک زمانی از دین و معنویت
سخن می&zwnj;گوید یا انکار می&zwnj;کند، چه انکار و چه اقبال و چه ادبار آن به تناسب تاثیری است که در حال و

اکنون ما دارد.

نیازی است که برای این&zwnj;جا پاسخگوی بشر است. لذا اگر زندگی این&zwnj;جا نیاز به دین داشت بدش هم
نمی&zwnj;آید که سراغ دین بیاید. یعنی جهان مدرن الزاما ضد دین نیست. اگر این ویژگی را به عنوان سکولاریسم یاد
کنیم، سکولاریسم در این معنا نیست که تقابل آشکاری با دین دارد. در مقاطعی تقابل آشکاری با دین دارد به این صورت
که دین را از عرصه&zwnj;هایی از زندگی حذف می&zwnj;کند. اما ممکن است دین را در عرصه&zwnj;هایی از زندگی

نیاز داشته باشد و آن را طلب کند. اما منطق او در دفاع از دین عوض شده است و کاملاً دنیایی و این جهانی است.

برخی از صور این منطقِ دفاع، با رویکردهای پراگماتیستی و کارکردگرایانه به دین نگاه کردند و به این افق تعمیم دادند.
من به دنبال این نیستم که در این فرصت وضعیت جهان مدرن یا انقلاب فرانسه را بررسی کنم اما می&zwnj;خواهم
بگویم که این جهان، سطوح و لایه&zwnj;هایی دارد و سیاست&zwnj; یکی از سطح&zwnj;های آن است. اقتصاد یکی

از این سطح&zwnj;ها است.

اقتصاد جهان غرب از سیاست آن جدا نیست و این با معرفت و علم پیوستگی دارد. حتی علم معنای جدید متناسب با
خود را در این عالم پیدا می&zwnj;کند. به نظر من عمیق&zwnj;ترین لایه، نوع مواجه&zwnj;ای است که با هستی و
انسان پیدا می&zwnj;کنید. این&zwnj;که انسان و جهان چه نسبتی با یکدیگر پیدا می&zwnj;کنند. این افق، افقی
است که وقتی زبان پیدا کند و بیان پیدا کند، یک افق فلسفی و وجودشناختی است. این افق وجودشناختی اگر با یک
روش عقلی از خود دفاع کند، فلسفه به معنای خاص دیده می&zwnj;شود. ممکن است یک روش اسطوره&zwnj;ای
داشته باشد که به اصطلاح فلسفی خوانده شود. ممکن است این افق در یک چهارچوب تفسیر دینی عالم و آدم را بیان
کند. یا زبان به انکار بگشاید و متافیزیک را انکار کند و کاملا ماتریالیستی بخواهد عالم را بیان کند و فوق عالم طبیعت را

نفی کند. البته نفی فوق طبیعت و متافیزیک هم گزاره&zwnj;ی فیزیکی نیست. گزاره&zwnj;ای متافیزیکی است.

عالم مدرن، مبانی هستی&zwnj;شناختی، انسان&zwnj;شناختی و معرفت&zwnj;شناختی دارد. شاید ویژگی
یاد روشنگری  و  اینلایتنمنت  عنوان  به  آن  از  که  است  چیزی   ;zwnj&همان مدرن  جهان  معرفت&zwnj;شناختی 

می&zwnj;کنیم که در واقع وقتی می&zwnj;خواهد زبان خود را پیدا کند با دکارت آغاز می&zwnj;شود.

حوزه&zwnj;ی در  و  می&zwnj;کنند  یاد  سکولاریسم  عنوان  به  آن  هستی&zwnj;شناختی  حوزه&zwnj;ی  از 
انسان&zwnj;شناختی، به عنوان اصالت انسان این&zwnj;دنیایی و این&zwnj;جهانی نام می&zwnj;برند؛ این سه حوزه
و این سه قلمرو از سنخ متافیزیکی است. سوال&zwnj;ها و پاسخ&zwnj;ها کلان است. سنخ مسائل علوم جزئی
نیست. هیچ فرهنگ و هیچ تاریخ و هیچ تمدنی فارغ از این نوع سوال&zwnj;ها و جواب&zwnj;ها نیست. فناوری و

تکنولوژی و علم و سیاست و اقتصاد و نحوه&zwnj;ی زیست و حیات متاثر از این لایه&zwnj;ها است.

از تا  دارد  قصد  بیانی  به  و  می&zwnj;کند  ورود  فرهنگی  سطح  در  ایران  اسلامی  انقلاب  همانند  انقلابی  اگر 
سلطه&zwnj;ی فرهنگ مدرن خود را رها و احیا کند، قاعدتاً باید در این سطح با جهان مدرن تفاوت داشته باشد. انقلاب
اسلامی ایران به دلیل این که یک هویت فرهنگی دارد، یقیناً چنین لایه&zwnj;ای برای آن وجود دارد. این لایه متعلق به
جهان اسلام است و خیزش فرهنگی و تاریخی و تمدنی اسلامی است. می&zwnj;خواهد سهم خود را در این نظام
جهانی متناسب با هویت خود طلب کند و نسبت به سلطه&zwnj;ای که از ناحیه&zwnj;ی دیگر عالم ایجاد شده، زبان

نقد دارد.

وقتی این انقلاب استقرار می&zwnj;یابد که به این هدف رسیده باشد و جهان اسلام جایگاه خود را به دست آورد و از
ذیل نفوذ تصمیم&zwnj;گیری بخش دیگری از جهان خارج شود.

با انسان و جهان در اگر انقلاب اسلامی در یک چنین سطحی مطرح می&zwnj;شود نمی&zwnj;تواند رویکردش 

12 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



جزیره شبه  وارد  شما  زمانی  یک  است.  یافته  جریان  مدرن  جهان  در  که  باشد  رویکردهایی  حاشیه&zwnj;ی 
می&zwnj;شوید که اسلام تازه ایجاد شده است. پیامبر (ص) وحی را از آسمان دریافت می&zwnj;کند و درون شبه
بعد هم و  داد  را شکل  مدینه&zwnj;النبی  (ص)  اکرم  نبی  را شکل می&zwnj;دهد.  اسلامی  هویت  یک  جزیره 
امپراطوری&zwnj;های آن زمان را زمین&zwnj;گیر کرد و جغرافیای سیاسی جهان را تغییر داد. بدون شک در ۴۰ سال یا
از آن، اما قبل  بود.  انقلاب اجتماعی در سطح جهانی و در افق سیاسی رخ داده  اول ظهور اسلام، یک  ۵۰ سال 
لایه&zwnj;های انسان&zwnj;شناختی و هستی&zwnj;شناختی و معرفت&zwnj;شناختی متناسب با خود را به وجود

آورده و به سرعت بسط داده بود.

*سنت عقلانیت اسلامی چگونه انقلاب اسلامی را پشتیبانی می&zwnj;کرد؟

اگر به آن&zwnj;جا برگردیم و بخواهیم روایت کنیم که چه حادثه&zwnj;ای رخ داد، به سراغ قرآن و تصویری که قرآن از
انسان در جهان نمایان کرده است، می&zwnj;رویم. و وقتی به سراغ انقلاب اسلامی ایران می&zwnj;آییم، این خیزش

جهان اسلام است. جهان اسلام یک هزاره تاریخ و تمدن ایجاد کرده و جهان متکثری است.

این جهان در برابر جهان مدرن تحت فشار است. وقتی می&zwnj;خواهد انقلاب کند کدام روایت و کدام قرائت و کدام
بخش از این جهان متکثر منشاء آن است؟ ما در گذشته&zwnj;ی جهان اسلام جریان&zwnj;های متکثری داریم و این
و ستیزها  هم  با  و  داشتند  هم  را  خود  به  مربوط  رفتاری  و  سیاسی  نظام&zwnj;های  جریان&zwnj;ها 

درگیری&zwnj;هایی داشتند؛ همان&zwnj;طور که در جهان مدرن این اتفاقات رخ داده است.

وقتی بعد از ۱۴۰۰ سال می&zwnj;آییم و جریان&zwnj;هایی تحت عنوان اسلام در این جهان تعین پیدا کرده&zwnj;اند و
هویت&zwnj;های متکثری داریم، اینجا باید بگوییم که کدام قسمت است؟ آیا در مصر است؟ در هند است یا در ایران
است؟یکی از جریان&zwnj;ها قاعدتاً جریانی است که با یک نگاه عقلی و با مدلی از عقلانیت در شکل و شمایل
از او  از  قبل&zwnj;تر  یا  می&zwnj;شود.  شروع  فارابی  از  است.  یافته  استمرار  اسلامی  فلسفه&zwnj;ی 
می&zwnj;کند؛ تحریک  تعقل  و  تفکر  به  که  قرآن  از  آیاتی  از  آن  از  قبل&zwnj;تر  یا  بلند،  خطبه&zwnj;های 
عقلانی سمت&zwnj;وسو جریان  در شکل&zwnj;گیری  را  اسلام  تاریخ  آینده&zwnj;ی  که  خطبه&zwnj;هایی 
ملاصدرا و  میرداماد  نصیر،  خواجه  ابن&zwnj;سینا،  سهروردی،  فارابی،  چون  متفکرینی  می&zwnj;بخشد. 

نمونه&zwnj;هایی از جریان فلسفی هستند که مدعی است از این منبع معرفتی استفاده می&zwnj;کند.

این جریان بیشتر یک جریان شیعی در جهان اسلام است. جریان اسلامی است اما بیشتر جریان شیعی است. در مقابل
جریان حدیث&zwnj;گرایی که اساس آن اموی است و بعد شکل تعدیل شده&zwnj;ی آن به صورت کلام اشعری ادامه
می&zwnj;یابد. امروزه این ظاهرگرایی و حدیث&zwnj;گرایی که در تقابل با عقل قرار دارد و عنصر عقلانیت را انکار یا
محدود می&zwnj;کند، به صورت خاص، حیات مجدد خود را در طالبان و داعش و وهابیت پیدا کرده است. این&zwnj;ها

دو مدل هستند که در این عالم حضور دارند.

انقلاب اسلامی ایران در بستر تفکر شیعی رخ داد و در بستر تفکر شیعی عنصر عقل، عنصری محوری و جدی است.
یک ا  ی حدیثی  و  نقلی   ً صرفا هستی&zwnj;شناسی  یک  او  هستی&zwnj;شناسی  بعد  و  فلسفه 
هستی&zwnj;شناسی صرفا تحمیلی و شهودی نبود. عقل، یک حضور محوری داشت که البته این عقل یک عقل

نقل&zwnj;ستیز و یا شهودستیز هم نبود.

*این عقل چه میزان نظری و چه میزان عملی است؟

آن نظر  و  مطالعه  موضوع  به  عملی  و  نظری  به  تقسیم&zwnj;بندی  آمد  وقتی  عقل  است.  حوزه  دو  هر  در 
بازمی&zwnj;گردد. اگر در حوزه مسائلی است که مستقل از اراده&zwnj;ی انسان کار می&zwnj;کند، عقل نظری
می&zwnj;شود و اگر همان عقل در زمینه&zwnj;ی مسائلی بیندیشد که با عمل انسان ایجاد می&zwnj;شوند، عقل

عملی است.

البته این عقل نظری و عقل عملی که قوه&zwnj;ی فهم است، بخش گرم آن که جنبه&zwnj;ی انگیزشی است و در
حاشیه&zwnj;ی آن فعال است بخش ایمان آن است و این هم حضور دارد. در ذیل این حوزه&zwnj;ی معرفتی که عقل
نظری را به رسمیت می&zwnj;شناسد، یک جنبه&zwnj;ی گرایشی و یک قلمرو ایمانی این&zwnj;گونه هم شکل

می&zwnj;گیرد.

12 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



این عقلانیت ویژه جهان اسلام است و با عقلانیت عصر روشنگری کاملا تفاوت دارد. عقلانیت عصر روشنگری که با
و آن عقل&zwnj;ستیز  دنبال  به  و  است  و وحی&zwnj;ستیز  پیدا می&zwnj;کند، شهودستیز  تعین  اینلایتنمنت 
نقل&zwnj;گریز است. اما این&zwnj;جا این گونه نیست. کاملا خود اذعان دارد بدون این که بر او تحمیل شود. چون
عقلی است که به لحاظ تاریخی به افق&zwnj;های فراعقلی هم می&zwnj;رسد و نقل را به عنوان یک کانال ارتباط با
افق&zwnj;های فرانقلی به رسمیت می&zwnj;شناسد. جمع بین عقل و نقل اتفاق می&zwnj;افتد. این ریشه در قرآن
دارد. &laquo;لو کنا نسمع أو نعقل ما کنا فی أصحاب السعیر&raquo;. اگر ما عقل را به&zwnj;کار می&zwnj;بردیم یا

گوش می&zwnj;سپردیم که عقل و نقل است جزو اصحاب دوزخ نبودیم.

*این عقل چه میزان نظر به ساحت سیاست دارد؟

لایه&zwnj;ی عقلانیت در فرهنگ شیعی لایه&zwnj;ی فعالی بوده است و البته در دوران مدرن یعنی با آمدن سیاست
مدرن، این حوزه&zwnj;ی عقلانیت به حاشیه رانده شده بود. سیاست مدرن ما در حاشیه&zwnj;ی اقتضائات آن، یعنی
آنچه در مشروطه و بعد از مشروطه به وجود می&zwnj;آید، نظام سیاسی است که تولید بومی عقلانیت مدرن در این

عالم نیست اما در حاشیه&zwnj;ی نسخه&zwnj;ای است که عقلانیت مدرن برای بخشی از این عالم بسته بود.

با موضوع توسعه  نام جامعه&zwnj;شناسی  به  بعد- رشته&zwnj;ای  به   ۱۹۶۰- بعد  به  از دهه&zwnj;ی ۶۰  ما 
توسعه&zwnj;یافتگی و توسعه&zwnj;نیافتگی داریم. جامعه&zwnj;شناسی توسعه در واقع نسخه&zwnj;ای است که
جهان توسعه&zwnj;یافته برای کشورهایی که توسعه&zwnj; نیافته&zwnj;اند می&zwnj;نویسد؛ چه این که استعمار

نسخه&zwnj;ای است که کشورهای غربی با دست خود می&zwnj;خواهند در این بخش از عالم اعمال کنند.

و توسعه&zwnj;نیافتگی  که  همان&zwnj;طور  آمدند.  کردن  آباد  اسم  به  نبود.  بدی  لفظ  استعمار  این&zwnj;جا 
توسعه&zwnj;یافتگی و جامعه&zwnj;شناسی توسعه لفظ بدی نیست. منتها جامعه&zwnj;شناسی توسعه به دنبال
این است که این مسیری که جهان مدرن رفته است را با توسعه&zwnj;ی همه&zwnj;جانبه&zwnj;ای درون خود
را  ;zwnj&انجام دهند. نسخه را  اقدام  این  با دست خود  این کشورها خودشان  انجام دهد و  کشورهای غیرغربی 
آن&zwnj;ها می&zwnj;نویسند که چگونه درون&zwnj;زا شود. یعنی در درون این رخ دهد بدون این که به صورت

استعمار حقنه شود.

همان که جان استوارت میل می&zwnj;گفت کشورهایی که در دوران کودکی هستند اگر شانس بیاورند مستبدانی پیدا
و توسعه  حوزه&zwnj;ی  در  می&zwnj;کنند.  اعمال  آن&zwnj;جا  را  مدرن  جهان  نسخه&zwnj;های  که  شوند 
جامعه&zwnj;شناسی توسعه این نیست که آن&zwnj;ها اعمال کنند، بلکه این&zwnj;ها خود با دست خود بیایند و
&laquo;هم ساغرون&raquo; و &laquo;فاستخف قومه فأطاعوه&raquo; خودشان بفهمند که توسعه نیافتند و همانند

ما شوند.

پس نظام سیاسی و نظام اقتصادی و خیلی از مسائل دیگر ما کاملا گرته&zwnj;برداری و نسخه&zwnj;برداری از آن
سوی عالم بود. آن نظام سیاسی یا نظام اقتصادی و صنعتی، عقلانیت و فلسفه&zwnj;های مربوط به خود را داشته
است. یک تعبیری را برخی از اندیشمندان معاصر ما به&zwnj;کار بردند که &laquo;صدر تاریخ معاصر ما در ذیل تاریخ غرب

;raquo&.گیرد;zwnj&قرار می

با ما  است.  هنر  و  فلسفه  بعد  و  است  آن  فرهنگ  و  اقتصاد  بالاتر،  لایه  یک  است.  آن  تاریخ غرب، سیاست  ذیل 
اولین&zwnj; چیزی که از غرب مواجه شدیم قدرت سیاسی آن بود. در حالی که آن&zwnj;جا سیاست در ذیل بود. یعنی
انقلاب فرانسه پایان کار جهان غربی بود که در حال تکمیل بود و قدرت سیاسی آن آخرین سنگری بود که در آن&zwnj;جا

فتح شد.

اولین مواجهه&zwnj;ی&zwnj; ما با جهان غرب با قدرت سیاسی آن بود. قدری که عمیق شدیم و گفتیم ای فرنگی تو
کیستی؟ تکنولوژی را دیدیم. فلسفه&zwnj;ی تکنولوژی را ندیدیم. بعد رفتیم علوم پایه و فناوری را آوردیم و قدری جلوتر
رفتیم و علوم اجتماعی را آوردیم. آخرین دانش&zwnj;هایی که از آن سو منتقل شد فلسفه بود. وقتی مارکسیسم در
کشور ما آمد، ابتدا با امواج سیاسی بلوک شرق آمد، نه با لایه&zwnj;های عمیق فلسفی. یعنی اول هگل نیامد،
فوئرباخ نیامد تا بعد مارکس بیاید. اول سیاست غالب&zwnj;شده&zwnj;ی مارکس در نیمی از عالم آمد و به دنبال آن
اندیشه&zwnj;اش و به دنبال آن فلسفه آمد. جاذبه&zwnj;ی سیاسی و اقتصادی مارکسیسم بود که ما را به تبع آن به

12 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



ماتریالیسم دیالکتیک به عنوان یک فلسفه آشنا می&zwnj;کرد.

*قبل از انقلاب هم ما این درگیری فکری را داریم؟

قبل از انقلاب با آمدن جهان مدرن، به یکباره زمینه&zwnj;های معرفتی و علوم تاریخی و بومی ما منزوی شدند. علومی
با جریان&zwnj;های نقل&zwnj;گرایانه و ظاهرگرایانه که بیشتر به رقابت  که حضور داشتند. جریان عقلی که در 
حوزه&zwnj;ی شیعی پناه آورده بود به یک پختگی &zwnj;می&zwnj;رسد. رویکرد اهل سنت بیشتر رویکرد اشعری بود.
یا جریان عرفانی وقتی می&zwnj;خواست نطاق و زبان بگیرد، کمتر در افق عقلانیت خود را تصویر می&zwnj;کرد و
دوران صفوی شکل در  پختگی  یک  ما،  این جریان عقلیِ  در  اظهار می&zwnj;کرد،  را  زبان اشعری خود  با  بیشتر 

می&zwnj;گیرد و جمع بین عرفان و برهان و قرآن به صورت ارگانیک واقع می&zwnj;شود.

پس به این ترتیب لایه&zwnj;ی هستی&zwnj;شناختی آن چیزی که در انقلاب اسلامی ایران رخ می&zwnj;دهد هویت
از سنخ متافیزیک است. به شکلی که دیگر هستی&zwnj;شناسی آن پیدایش مباحثی  این بستر  عقلی دارد و 

جنبه&zwnj;ی اسطوره&zwnj;ای و شهودی و نقلی محض پیدا نمی&zwnj;کند و از دفاع عقلی بهره می&zwnj;برد.

تا می&zwnj;خواهیم شروع به دفاع عقلی بکنیم، این هستی&zwnj;شناسی عقلانی است که در این&zwnj;جا حضور
دارد. با چیزی از سنخ آن چیزی که در یونان وجود داشت. نوعی هستی&zwnj;شناسی عقلانی که در قبال نگاه
اساطیری به وجود آمده بود. نگاه مشرکانه&zwnj;ی اساطیری که در آن سقراط مثل خرمگس می&zwnj;چسبید و
سوال می&zwnj;کرد تا از این ارباب&zwnj;ها و خداوندگاران متکثر به سوی آن خداوندگار واحد و خیر و مثال اعلا راه
ببرد. جهان اسلام وقتی به سراغ یونان رفت هرگز به سوی فرهنگ اساطیری آن نرفت و همین عنصر مقتولِ جهان یونان

را گرفت. گو این&zwnj;که وقتی به ایران آمد هم عنصر توحید آن بود که مورد استقبال قرار &zwnj;گرفت.

*این ظرفیت و عقلانیتی که انقلاب را به وجود آورده چقدر نظر به عقل عملی داشته است؟ برخی می&zwnj;گویند در
تاریخ تفکر اسلامی اندیشه سیاسی در بن&zwnj;بست سیاسی قرار دارد.

بحثی در جهان اسلام مطرح است به نام بحث امتناع. به این معنا که اصلا ظرفیت تفکر عقلی و عقلانیت در جهان اسلام
نیست. آمدن نقل و وحی و شهود چیزی است که مانع از این است که عقلانیت به وجود آید و عقلانیت در جهان اسلام
یک عنصر عارضی بیگانه است که از یونان آمده است و احیانا اگر وجود داشته هم در ایران&zwnj;شهر آرمانی قبل از
دهند، نشان  می&zwnj;خواهند  را  آن  تعین&zwnj;یافته&zwnj;ی  شکل  وقتی  اما  است.  بوده  چیزی  اسلام 

می&zwnj;گویند در یونان است.

در ایران افرادی داریم که این حرف را زده&zwnj;اند و تئوری امتناع را داده&zwnj;اند. در اعراب هم این حرف زده شده و
به طور خاص &laquo;جابری&raquo; این حرف را می&zwnj;زند. او می&zwnj;گوید عقلانیت جهان اسلام، عقلانیت
بیانی و عرفانی است. یعنی عقل ناب نیست. عقل بیانی یعنی همان نقل و مرجعیت نقل است. عقل عرفانی یعنی
مرجعیت شهودی است. اما عقل برهانی در جهان اسلام خیلی کوتاه در معتزله و احیانا در ابن&zwnj;رشد عنصر
مفقودی است و آن چیزی هم که در شرق جهان اسلام، همانند فارابی و شیخ اشراق و این&zwnj;ها ایجاد شده چون

با نقل و شهود درآمیخته، تصوف است و عقل نیست.

عقلانیت مربوط به جهان مدرن است و ریشه در یونان داشته و در جهان مدرن به وجود آمده و الان هم ما گریزی از این که
این عقلانیت مدرن را در جهان اسلام بیاوریم، نداریم. لذا جابری به دنبال این است که این عقل برهانی را به یک صورتی
در جهان اسلام احیا و مطرح کند. جابری معتقد است مقداری از عقلانیت در معتزله وجود داشته است. اما در کل، مراد
او از این عقلانیت برهانی همین عقلانیت مدرن است و ویژگی عقلانیت برهانی این است که به شرط لا است. مثل
اینلایتنمنت. وقتی نسبت به شهود به شرط لا بود، نسبت به نقل هم به شرط لا هست. چون نقل در جهان اسلام در

حاشیه&zwnj;ی وحی و شهود وحیانی مرجعیت پیدا می&zwnj;کند و خود مرجعیتی ندارد.

به عبارت دیگر نقل در معرفت علمی، یا باید نقل &laquo;عن حسٍ&raquo; باشد که عقل مدرن هم از این کمک
;raquo&ٍعن عقل;laquo& یا نقل ;raquo&ٍعن شهود;laquo& گردد. یا نقل;zwnj&گیرد و به تجربه بازمی;zwnj&می
باشد. نقل از عقل؛ مثل این&zwnj;که بگوییم چون ابن&zwnj;سینا گفت، چون ارسطو گفت، چون دکارت گفت و چون

نیوتن گفت؛ مرجعیتی ندارد،&zwnj; عقل همواره هست. آن عقل نیوتن الان هم هست.

12 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



نقل &laquo;عن حسٍ&raquo; اگر نسبت به مسائل محسوس تاریخی باشد که امروز این حس به آن رجوع نداشته
باشد، همچنان مرجعیت دارد. اما در عقل مدرن، نقل&laquo;عن شهودٍ&raquo; مرجعیتی ندارد و فقط نقل &laquo;عن
حسٍ&raquo; هست که مرجعیت دارد. اما در جهان اسلام نقل&laquo;عن شهودٍ&raquo; در صورتی که شهود، شهود

وحیانی باشد مرجعیت دارد.

از دیدگاه جناب آقای جابری، عقلانیت جهان اسلام یا عقل بیانی یعنی عقل نقل است. ادبیات و علوم ادبی است! یا
خود شهود است، که عرفان است. آن&zwnj;ها این پیش&zwnj;فرض را گرفته&zwnj;اند که عقل، نسبت به نقل و
شهود، به شرط لا است. در جهان اسلام عقلانیت &laquo;به شرط لا&raquo; نیست، &laquo;لابشرط&raquo; است.
بر عقل تحمیل نمی&zwnj;کنند و نمی&zwnj;گویند که عقل از قبل حتما باید مقابل با شهود باشد؛ بلکه عقلانیت جهان
مثلا است.  اسلام  جهان  عقلانیت  ویژگی  این  دارد.  شهود  سمت  به  فراروی  یک  خود،  ذات  اقتضای  به  اسلام 

ابن&zwnj;سینا این&zwnj;گونه است.

آن چیزی که جابری و روشنفکری مدرن توجه ندارند این است که بر عقل تحمیل می&zwnj;کنند که عقل باید وحی و
شهود را پس بزند. در صورتی که خود عقل باید گوش کند و اگر خود به شهود رسید، می&zwnj;پذیریم و خط قرمزی هم
ندارد. همان&zwnj;طور که این خط قرمز را بر آن تحمیل نمی&zwnj;کنیم که ضد شهود باشد، به همین ترتیب هم بر او
به از دل خودش بجوشد و خودش  این&zwnj;که  بپذیرد. مگر  باید  را حتما  این شهود  تحمیل نمی&zwnj;کنیم که 
&laquo;ما عبد به الرحمن&raquo; روی آورد. اگر در جهان یک هستی قدسی و ساحت&zwnj;های متعالی وجود دارد و

عقل، جهان را نشان می&zwnj;دهد، پس عقل خود باید به آن ساحت&zwnj;های متعالی راه ببرد.

ما این&zwnj;جا نمی&zwnj;خواهیم بحث فلسفی کنیم. بنده می&zwnj;خواهم گزارش دهم. می&zwnj;خواهم بگویم
عقلانیت جهان اسلام، عقلانیتی نبود که ضد وحی و وحی&zwnj;گریز و نقل&zwnj;گریز باشد. البته ما در جهان اسلام،
نقل&zwnj;های ضد شهود و یا ضدعقل هم داشتیم که این&zwnj;ها نوعا ایدئولوژی بود و در حاشیه&zwnj;ی قدرت، و
برای تحریف در جریان اصلی وحی شکل می&zwnj;گرفت. اموی است. این رویکرد و عمدتا این حدیث&zwnj;گرایی و

کاسه&zwnj;های از آش داغ&zwnj;تر، به لحاظ تاریخی در بنی&zwnj;امیه ریشه دارند.

اندیشه را مطرح می&zwnj;کنند، چه پاسخی این عقلانیت اسلامی، به آن&zwnj;هایی که بحث زوال  *از منظر 
می&zwnj;توان داد؟

این امتناع را هم جابری دارد و هم در ایران وجود دارد. منتها با بیان&zwnj;های متفاوتی است. به شکل مدرنِ غربیِ
این دلیل که به  را  رومانتیسیسم  قائل هستند. همان&zwnj;طور که غربی&zwnj;ها جریان&zwnj;های  عقلانیت 
شهودگرا هستند ضدمدرن می&zwnj;گیرند،&zwnj; این&zwnj;جا هم معتقدند اگر عقلانیت مرجعیتی از نقل یا شهود
هم معتزله  حتی  نداشتیم.  هم  معتزله  در  حتی  را  عقل  از  معنا  این  ما  که  صورتی  در  نیست.  عقلانیت  بیاورد 

نقل&zwnj;گریز و وحی&zwnj;ستیز نبود.

نیست. معتقد است هیچ قائل  برای عقل  را هم  قرمزی  و هیچ خط  کاملا عقل&zwnj;گرا است  ابن&zwnj;سینا 
پیش&zwnj;فرضی برای عقل نیست و نمی&zwnj;پذیرد. نه &laquo;اسطوره&zwnj;ی اوکام&raquo; را به دست
نه و  نیست  آن  در  چیزی  هیچ  و  است  خالی  جهان  که  باشد  این  پیش&zwnj;فرضش  که  می&zwnj;گیرد 

پیش&zwnj;فرضی دارد که چیزی هست. معتقد است باید عقل خود دریابد.

می&zwnj;گوید اگر کسی چیزی را بدون استدلال، نه حتی قبول؛ بلکه رد هم بکند، او آدم نیست. مثلا اگر به دلیل این
که نیاز به آن نداریم بگوییم نیست، یا بر اساس نبودن آن عالم را تصویر کنیم، از آیین انسانیت خارجیم. چراکه انسان
رد می&zwnj;کند. را  چیزی  نه  و  را می&zwnj;پذیرد  چیزی  نه  برهان  بدون  عقل  دارد.  عقل  که  است  موجودی 

این&zwnj;طور شخصی آدم نیست. این سخن ابن&zwnj;سینا است.

این سطح از عقلانیت در ابن&zwnj;سینا وجود دارد. این وحی&zwnj;گریز و نقل&zwnj;گریز و شهودگریز نیست و خود
را شهودی  هر  و  است  قائل  شیطانی  شهودهای  و  رحمانی  شهودهای  به  می&zwnj;کند.  اثبات  را  شهود 
نمی&zwnj;پذیرد. قواعدی را برای نحوه&zwnj;ی مواجهه با شهود قائل است. با برخی از شهودها که ضدعقل باشند
درگیر می&zwnj;شود. شهودهایی که فراعقل هستند را اگر دلیل عقلی برای صحت آن داشته باشد می&zwnj;پذیرد و
اگر همانند بحث معجزه، دلیل عقلی اجمالی برای آن داشته باشد، تسلیم آن می&zwnj;شود. اگر غیر از این باشد، نه
قائل آن  برای  مرجعیتی  مواجه می&zwnj;شود.  آن  با  احتیاط  با  بلکه  رد می&zwnj;کند،  نه  و  می&zwnj;پذیرد 

12 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



نمی&zwnj;شود.

در سطح عقلانیت جهان اسلام هر صاحب شهودی هم حق ندارد صحبت کند. برخی از این شهودها یقیناً مطرود است و
برخی از این شهودها یقیناً در افق عقل اثبات می&zwnj;شود و برخی از این شهودها فراعقل است که اگر همانند

اعجاز، یک دلیل اجمالی عقلی برای آن وجود داشت، می&zwnj;توان از آن کانالی برای منبع معرفتی جدید مطرح کرد.

وحی و ره&zwnj;آورد وحی هم عقلانی است، اما با یک دلیل اجمالی. یک&zwnj;سری جاها با دلیل تفصیلی عقلانی
است. این ویژگی عقلانیت جهان اسلام است. این خصوصیت هم در ابن&zwnj;سینا، هم در شیخ اشراق و هم در

ملاصدرا است و از همه بهتر ملاصدرا این&zwnj;ها را جمع کرده است.

انقلاب اسلامی ایران حیات مجددی است که این بخش از جهان اسلام سهم خود را می&zwnj;یابد. تهرانی را دارید که
شهر هزار فیلسوف است. میراث فلسفی عهد صفوی عمدتاً به تهران منتقل شده است. میراث فقهی آن بیشتر به
نجف رفته است. اما جهان مدرن که می&zwnj;آید با این میراث فلسفی&zwnj;اش هیچ تعاملی برقرار نمی&zwnj;کند.

این فناوری، یک مباحث نداریم که  اما توجه  ندارد.  را می&zwnj;آورد. به فلسفه کاری  جهان مدرن تکنولوژی خود 
نظری&zwnj; و لایه&zwnj;های فلسفی هم دارد. اگر قرار بود این تکنولوژی عمیق وارد شود باید همراه با علمش
می&zwnj;آمد. باید با علوم پایه می&zwnj;آمد و علوم پایه&zwnj;ی آن باید با فلسفه&zwnj;اش می&zwnj;آمد.

این&zwnj;ها را توجه نکردیم.

*شما در جایی در مورد بحث ربط انقلاب اسلامی و حکمت فلسفی صدرایی گفته بودید که ربط منطقی بین این دو وجود
ندارد.

در مورد چیزی که از بنده نقل شده بود که گفته بودم که حکمت صدرایی تاثیر مستقیمی در انقلاب اسلامی ندارد، این
در واقع پاسخی به شتابزدگی&zwnj;هایی است که فکر می&zwnj;کنند متافیزیک و مباحث حکمت نظری مستقیماً

عهده&zwnj;دار مسائل تجویزی و انتقادی &ndash; اجتماعی است.

معرفت&zwnj;شناسی است.  فلسفه  فلسفه  است.  هستی&zwnj;شناسی  هستی&zwnj;شناسی 
معرفت&zwnj;شناسی است. از دل معرفت&zwnj;شناسی موشک به هوا نمی&zwnj;رود. از دل مباحث فلسفی
ماشین ساخته نمی&zwnj;شود. از هیچ فلسفه&zwnj;ای مستقیما ماشین خارج نمی&zwnj;شود. ماشین یا موشک
یا هر چیز دیگری از آن درنمی&zwnj;آید. این زمینه&zwnj;های فلسفی برای ایجاد دانش&zwnj;های بعدی فرصت به

وجود می&zwnj;آورد و مسیر آن&zwnj;ها را تعیین می&zwnj;کند.

*مکانیزم این زمینه سازی به چه صورت است؟ فرضا چگونه قرار است امتداد تفکر صدرایی به چنین چیزی برسد؟

اگر در معرفت&zwnj;شناسی به وحی بازگشتید و نقل را به عنوان یکی از منابع استنباط پذیرفتید، در آن زمان در
بر عرف و حوزه&zwnj;ی مسائل عملی در کنار عقل عملی، نقل هم حضور فعال دارد. حقوق شما دیگر متمرکز 
رویه&zwnj;ی لردها نمی&zwnj;شود. حقوق شما روی یکی از منابع استنباطی همانند کتاب و سنت و این&zwnj;طور

امور متمرکز می&zwnj;شود.

اجتماعی شما نظریه&zwnj;های  رویکرد  پدیدارشناسی شد،  فلسفه&zwnj;ی  یک  فلسفه&zwnj;ی شما  اگر 
پوزیتیویستی شد، فلسفه&zwnj;ی  اگر  تولید می&zwnj;کند.  را  با خودش  متناسب  تفصیلی  نظریه&zwnj;های 
این اما  است.  نوع هستی&zwnj;شناسی  یک  ماتریالیسم  است.  معرفت&zwnj;شناسی  نوع  یک  پوزیتیویسم 
ماتریالیسم و پوزیتیویسم مسیر علوم پایه و علوم اجتماعی و انسانی را در یک مسیر خاص چهارچوب&zwnj;بندی

می&zwnj;کند.

اگر فلسفه&zwnj;ی شما فلسفه&zwnj;ی پرگماتیستی شد، نظریه&zwnj;های اجتماعی شما متناظر با آن شکل
می&zwnj;گیرد. ساحت مسائل فلسفی ساحت مسائل اجتماعی یا مسائل سیاسی نیست، اما هیچ نظریه&zwnj;ی
ترتیب این  به  نیست.  معرفت&zwnj;شناختی  و  فلسفی  عقبه&zwnj;ی  یک  بدون  هم  اجتماعی  یا  سیاسی 
قواعد منطقی  لحاظ  به  صدرایی  فلسفه&zwnj;ی  یا  سینوی  فلسفه&zwnj;ی  یا  فارابی  فلسفه&zwnj;ی 
هستی&zwnj;شناختی را مطرح می&zwnj;کنند، انسان را معرفی می&zwnj;کنند که کیست. امروز و فردا را چه کنیم

12 صفحه 8 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



شما به  او  نیست.  فلسفه  مستقیم  ورود  حیطه&zwnj;ی  در  این&zwnj;ها  بشناسیم  چگونه  را  هوا  و  آب  و 
می&zwnj;گوید حس یک منبع معرفتی هست یا نیست. اگر گفت هست، سپس می&zwnj;گوید حالا با حس برو و
بشناس. مثلا حالا که با حس می&zwnj;شناسید، می&zwnj;شود هواشناسی. فلسفه&zwnj;ی سینایی و صدرایی
یا بعدی می&zwnj;گشاید  این علوم  برای  را  راه  و  اما مسیر  نیست،  فیزیک  آخر  تا  نیست،  انتها هواشناسی  تا 
می&zwnj;بندد. در دل فلسفه&zwnj;ی فارابی یک دانشی به نام حکمت مدنی شکل می&zwnj;گیرد و در دل روش
کلامی اشعری یک دانشی به نام علم عمران شکل می&zwnj;گیرد. علم عمران نمی&zwnj;تواند حکمت مدنی باشد.
آن&zwnj;جا از یک عقبه&zwnj;ی اشعری استفاده می&zwnj;کند اما این&zwnj;جا از عقبه&zwnj;ی فلسفی استفاده

می&zwnj;شود.

به وجود به وجود می&zwnj;آید که فقه اهل سنت است. در دل کلام شیعی فقهی  در دل کلام اشعری فقهی 
می&zwnj;آید که فقه شیعی است و عقل، یکی از منابع استنباط آن است. با مبانی متفاوت، این تفاوت&zwnj;ها به

وجود می&zwnj;آید.

انقلاب اسلامی در جایی که می&zwnj;گوید این کار باید بشود و این کار نباید بشود از فقه استفاده می&zwnj;کند اما
و است  استنباطش  منابع  از  یکی  عقل  بهره می&zwnj;برد.  و عقلانی  فلسفی  زمینه&zwnj;ی  یک  از  فقه  این 
فلسفه&zwnj;ی صدرایی یا سینوی یا فارابی از این مبنای استنباط بودنِ عقل، دفاع می&zwnj;کند. یا فرضا آیات و

احادیث مأثور از این دفاع می&zwnj;کند.

*نسبت فلسفه و علوم چگونه برقرار می&zwnj;شود و ورود فلسفه نظری به مباحث علوم انسانی از جمله فلسفه
علوم اجتماعی و فلسفه سیاسی چگونه است؟ این امتداد عقلانیت در شرق و غرب در موضوعات علوم انسانی به چه

صورت قابل مقایسه است؟

فلسفه&zwnj;های مدرن با مسائلی مواجه شدند و سپس علوم عملی ذیل این&zwnj;ها به وجود آمده و شکل گرفته
است. همان&zwnj;طور که در جهان اسلام بیان&zwnj;هایی داریم که عقل را از مرجعیت انداختند و به نقل پرداختند یا
عقل را در زمینه&zwnj;های خاصی و فقط در چهارچوب نقل فعال کردند و احکام مستقلات عقلی را از رسمیت انداختند،

در جهان مدرن هم عقل ماجرایی دارد.

یعنی عقل مدرن با عقل وحی&zwnj;گریز و وحی&zwnj;ستیز (راسیونالیسم) شکل می&zwnj;گیرد و به سوی عقل
تجربی افول می&zwnj;کند. بعد از آن عقل تجریدی کلا مرجعیت خود را از دست می&zwnj;دهد و بعد این عقل در کانت
این عقل یعنی سوبژکتیو می&zwnj;شود. سوژه&zwnj;محور می&zwnj;شود.  کاملا خودبنیاد می&zwnj;شود. 
سوژه&zwnj;محور در افق تجربی هم شکل سوبژکتیو بر آن غالب می&zwnj;شود. و در درازمدت با مرگ سوژه هم

مواجه می&zwnj;شود.

در واقع عقل سوژه&zwnj;محور به سمت&zwnj;وسویی می&zwnj;رود که به تقدم اراده بر علم منجر می&zwnj;شود و
نظری غالب بر عقل  کانت است که عقل عملی  در   ;zwnj&اولیه ببینید. حرکت  را می&zwnj;توانید  این  نیچه  در 
می&zwnj;شود. این&zwnj;ها ویژگی&zwnj;های عقل مدرنی است که در حال به وجود آمدن است. عقل در جهان

اسلامی این مسیرها را طی نکرده است.

داوری&zwnj;اش و  انسانی  علوم  و  اجتماعی  علوم  کرد،  این مسیر حرکت  در  مدرن  این&zwnj;که جهان  از  بعد 
درباره&zwnj;ی متافیزیک این&zwnj;گونه شد که نه&zwnj;تنها متافیزیک که فیزیک را هم از دست داد. یعنی فیزیک آن
هم سوبژکتیو شد. یعنی علم را از دست داد. سوبژکتیو شدن به این معنا که علم محصولِ کارِ انسانی شد. خودبنیاد
شدن یعنی عقل، قالب ذهنی انسان است که بر عالم می&zwnj;افتد؛ نه این&zwnj;که عالم بخواهد روشن کند که

حقیقت عالم چیست. این مسئله این&zwnj;جا رخ می&zwnj;دهد.

ما در جهان اسلام این مسائل را نداریم. این ویژگی&zwnj;ها را پیدا نمی&zwnj;کنیم. مسئله&zwnj;ی سوژه و اوبژه در
جهان اسلام هم برای فیلسوفان ما به وجود آمد و اولین بار در ابن&zwnj;سینا خود را نمایان کرد. سوژه و اوبژه حدود
۵۰۰ سال چالش&zwnj;های جدی را داشت. سوژه یعنی شناسا و اوبژه آن عالَمی است که می&zwnj;خواهد شناخته
شود. این شناسا جوهر و سوژه است و اوبژه یا همان چیزی که می&zwnj;خواهد آن را بشناسد، خود یک جوهر یا
عرض است. علم عرض است. کیف نفسانی است. حال من با کیف نفسانی می&zwnj;خواهم جوهر یا اعراض دیگر را
بشناسم و &laquo;جوهران مع عرضٍ کیف اجتمع؟&raquo;. جوهر با عرض است و عرض علم است. وقتی قرار است به

12 صفحه 9 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



یک جوهر علم پیدا کنم. این دو چگونه جمع می&zwnj;شود؟ &laquo;ام کل تحت کیف، کیف یقع؟&raquo; (شعر تقریبا
شبیه به این است) یا چگونه من با یک کیف نفسانی، به کیفیات و عوارض دیگر علم پیدا می&zwnj;کنم؟ این مشکل

سوژه و اوبژه است.

ملاصدرا این مشکل را از مسیر کانتی و به سوی عقل سوبژکتیو پیش نمی&zwnj;برد. به صورت دیگری از طریق اتحاد
عاقل و معقول آن را حل می&zwnj;کند و دهان این زخم ۵۰۰ ساله را می&zwnj;بندد. درست در زمانی که این مسئله

در غرب دهان باز می&zwnj;کند. ملاصدرا با دکارت همزمان است.

لذا علوم انسانی در جهان اسلام مسیری که در جهان غرب طی شد را نمی&zwnj;تواند طی کند و این اتفاق هم
نیفتاد. شما در فارابی فقه را به عنوان بخشی از علم مدنی می&zwnj;بینید. بخش تجویزی و انتقادی آن است. حال آن
که زمانی که علوم انسانی یا علوم اجتماعی در غرب به وجود می&zwnj;آید، تا ۸-۷ دهه می&zwnj;گوید اصلا علم
را تجویزی  جنبه&zwnj;ی  که  هم  بعد  است.  جدا  ارزش  از  دانش  باشد.  داشته  تجویزی  جنبه&zwnj;ی  نباید 
می&zwnj;آورد، با یک قرائت فرانکفورتی این کار را انجام می&zwnj;دهد. فارابی از ابتدا می&zwnj;گوید علم، هم
جنبه&zwnj;ی تبیینی دارد و هم جنبه&zwnj;ی تجویزی. جنبه&zwnj;ی تجویزی را عقل عملی و با کمک نقل تامین

می&zwnj;کند و فقه را ایجاد می&zwnj;کند و فقه علم است. فقه، بخشی از علم اجتماعی جهان اسلام است.

اصلا تقسیم&zwnj;بندی علوم در این&zwnj;جا با آن&zwnj;جا فرق دارد. این حکمت صدرایی یا حکمت اسلامی قاعدتاً
در طبقه&zwnj;بندی علوم و در تعریف علم اثرگذار است. حکمت اسلامی، علم را طوری تعریف می&zwnj;کند و
تعریف دارد، وقتی تا راسیونالیسم هست علم یک  تعریف می&zwnj;کنند.  فلسفه&zwnj;های مدرن طور دیگری 
و می&zwnj;کند  افول  پوزیتیویسم  وقتی  می&zwnj;کند.  پیدا  دیگری  تعریف  علم  می&zwnj;آید،  پوزیتیویسم 

جریان&zwnj;های پست&zwnj;مدرن می&zwnj;آید تعریف علم عوض می&zwnj;شود.

تا مدتی تعریف علم در جهان مدرن عوض نمی&zwnj;شود و همان تعریف جهان اسلام است اما محدود است. ولیکن
بعد از مدتی اصلا تعریف کلا عوض می&zwnj;شود. فلسفه&zwnj;ی اسلامی در حراست از تبیین و تعریف علم اثرگذار
است. در تقسیم&zwnj;بندی علوم اثرگذار است. در روشی که علوم جزئی و از جمله علوم انسانی و اجتماعی پیدا

خواهند کرد تاثیرگذار است. این&zwnj;ها تاثیراتی است که دارد.

منظور من از صحبتی که در مجمع عالی حکمت کردم این نبود که حکمت صدرایی در انقلاب اسلامی ایران اثر ندارد بلکه
خواستم بگویم این&zwnj;که انقلاب باید کرد یا نباید کرد، به صورت مستقیم از دل حکمت صدرایی درنمی&zwnj;آید.
اصلا فلسفه درباره&zwnj;ی احکام کلی هستی بحث می&zwnj;کند نه راجع به این&zwnj;که امروز و فردا باید چه
کنیم! اما پاسخ به این پرسش که امروز و فردا باید چه کرد بدون یک فلسفه امکان&zwnj;پذیر نیست. برخی شتابزده
می&zwnj;خواهند ربط دهند و این شتابزده ربط دادن، بد دفاع کردن است و دفاع بد، بدترین نوع حمله است. بنده
خواستم جلوی این حمله را بگیرم. گفتم شتابزده وارد نشوید. اما به این معنا نیست که علوم اجتماعی مدرن فلسفه
ندارند یا فلسفه&zwnj;ی صدرایی در تعریف علم و تعریف علوم اجتماعی و روش علوم اجتماعی تاثیرگذار نیست. یقیناً

هر کدام از این&zwnj;ها در جای خود است.

بحث بنده این است که حکمت اسلامی یکی از جریان&zwnj;های جهان اسلام بود که انقلاب اسلامی برای حیات این
جهان برخاست. اتفاقاً جرقه&zwnj;ی این انقلاب از دل این جریان زده می&zwnj;شود. امام (ره) نمی&zwnj;گفت فقه،
فلسفه است. این بحث&zwnj;ها را کاملا جدا می&zwnj;کرد. کسانی که فلسفه نمی&zwnj;دانند، فقه را با فلسفه

درمی&zwnj;آمیزند و خیلی از مغالطات ایجاد می&zwnj;شود. امام کاملا تفکیک می&zwnj;کرد.

نوع یک  و  هستی&zwnj;شناسی  نوع  یک  از  بی&zwnj;نیاز  را  خود  فقه  که  نیست  هم  این&zwnj;چنین  اما 
اگر بداند.  هستی&zwnj;شناسی  و  فلسفی  موضع&zwnj;گیری&zwnj;های  سنخ  از  موضع&zwnj;گیری 
فلسفه&zwnj;ی شما فلسفه&zwnj;ی ماتریالیستی شد دیگر جایی برای فقه نمی&zwnj;توانید داشته باشید. اگر
اگر باشید.  داشته  نمی&zwnj;توانید  فقه  برای  جایی  شد  مشرکانه  فلسفه&zwnj;ی  شما  فلسفه&zwnj;ی 

فلسفه&zwnj;ی شما معرفت وحیانی را انکار کرد جایی برای نقل نمی&zwnj;توانید داشته باشید.

شما در فارابی اصطلاحی به نام عقل مستفاد دارید. عقل مستفاد یعنی آدم به جایی می&zwnj;رسد که مخزن علم
الهی می&zwnj;شود. &laquo;اذا شاء ان یعلم عَلِم&raquo;. چنین تعبیری را در فلسفه&zwnj;ی یونان ندارید. عقل
مستفاد فارابی است که این ظرفیت را به وجود می&zwnj;آورد که فقه به عنوان یک دانش تجویزی متخذ از وحی، به

12 صفحه 10 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



عنوان جزئی از حکمت مدنی به رسمیت شناخته می&zwnj;شود.

*در خلال بحث ها تصدیق فرمودید که فلسفه در هیچ جا به طور مستقیم ورود نمی&zwnj;کند و احکام عملی، احکام
متافیزیکی نیست. از همین منظر نقدی که به مباحث شما در نقد رویکردهای علوم اجتماعی وارد می&zwnj;شود این
خاصی تولید  به  منجر  اجتماعی  علوم  خود  در  و  است  دو  درجه  نقد  یک  تنها  امر  نهایت  در  نقدها  این  که  است 
نمی&zwnj;شود. مثلا در همین بحث سوژه و اوبژه و معنا و نقدهایی که شما به رویکردهای مختلف علوم اجتماعی وارد

کردید چنین مسئله&zwnj;ای مطرح است.

تا وقتی مبانی علوم اجتماعی را بیان می&zwnj;کنیم، این یک نوع روش&zwnj;شناسی است و روش&zwnj;شناسی
هم یک علم درجه دوم است. یعنی من می&zwnj;گویم این نظریه&zwnj;ی جامعه&zwnj;شناختی از یک مبانی
پدیدارشناختی یا ماتریالیستی یا فلسفه&zwnj;ی تحلیلی یا پراگماتیستی دارد بهره می&zwnj;برد. در این مقام بنده نه
فیلسوف تحلیلی هستم نه جامعه&zwnj;شناس، اما این ربط&zwnj;ها را تشخیص می&zwnj;دهم. این درجه دوم
هنگام به  که  این  باشم.  فیلسوف  باید  است  درست  فلسفه  کدام  این&zwnj;که  تشخیص  برای  اما  است. 
وارد وقتی  اما  باشم.  روش&zwnj;شناس  باید  می&zwnj;کنم،  استفاده  مبانی  کدام  از  نظریه&zwnj;پردازی 
حوزه&zwnj;ی علوم اجتماعی می&zwnj;شوم در درون آن دو دسته علم دیگر نیستم، اما از آن دو علم دیگر هم بی نیاز
نیاز به این&zwnj;ها سوار است و  نیاز دارم چرا که اصول علم من روی  نیازمندم. به آن مبانی  نیستم. به نحوی 
روش&zwnj;شناسی دارم برای این که خودآگاهی پیدا کنم. لذا شما هرگز از یک روش&zwnj;شناس نباید توقع داشته
باشید علم درجه اول به شما بدهد. اما در علم درجه اول بدون روش&zwnj;شناسی، خودآگاهی پیدا نمی&zwnj;کنید.
از یک فیلسوف نباید توقع داشته باشید که علم جزئی به شما بدهد، اما هیچ علم جزئی بدون فلسفه نمی&zwnj;تواند

قدم از قدم بردارد.

ما در جهان اسلام هم فلسفه&zwnj;های مربوط به خود را داشتیم و هم دانش&zwnj;های جزئی متناظر و متناسب
ذیل آن را. وقتی علم مدرن آمد و سازمان&zwnj;های رسمی شکل گرفت و علوم اجتماعی و انسانی و علوم پایه را
منتقل کرد، در حاشیه&zwnj;ی این&zwnj;ها فلسفه&zwnj;های دیگر را هم به این&zwnj;جا آورد. حتی تعریف علم را
به صورت مدرن آورد؛ تعریفی که نه در قرآن داشتیم و نه هیچ فیلسوفی آن را گفته بود. حتی تعریف فلسفه را هم
متناسب با فلسفه&zwnj;هایی که به وجود آمده بود، عوض کردند. وقتی عقل یا علم سوبژکتیو شد، دیگر علم و عقل

ارزش جهان&zwnj;شناختی ندارند.

حال آن که در جهان اسلام علم نور است و حقیقت را نشان می&zwnj;دهد. این&zwnj;ها را هیچ توجه ندارند و گرفتار
آشفتگی زبان و گرفتار مشکلات دیگر هستیم. انقلاب اسلامی ایران اگر انقلابی است که سهم فرهنگی و تاریخی و
تمدنی خود را می&zwnj;خواهد داشته باشد و نظام اجتماعی مربوط به خود را می&zwnj;خواهد ایجاد کند، باید علوم
متناظر به خود را هم احیا کند. یعنی نمی&zwnj;توانید سیاستی که در این مملکت در حاشیه&zwnj;ی جهان مدرن
شکل گرفته را به&zwnj;هم بریزید اما معرفتی که در حاشیه&zwnj;ی اپیستمه&zwnj;ی جهان مدرن به&zwnj;وجود

آمده است را به&zwnj;هم نریزید.

اگر چنین اتفاقی نیفتد، دیر یا زود این انقلاب شکست می&zwnj;خورد. این انقلاب باید با همان توفندگی که آن اقتدار
سیاسی را به&zwnj;هم ریخته باید این اقتدار فلسفی جهان مدرن را هم به&zwnj;هم بریزد و یا حداقل از این که
اندوخته&zwnj;ی تاریخی خود فرصت بروز و ظهور یابد، حراست و اقتدار تاریخی خود را حفظ کند و زبان پیدا کند و بتواند

گفت&zwnj;وگو کند.

وقتی شما در حاشیه&zwnj;ی مفاهیم مدرن، گذشته&zwnj;ی تاریخی خود را بازخوانی می&zwnj;کنید و این با
اتوریته&zwnj;ی جهان غرب می&zwnj;آید و مستقر می&zwnj;شود، اجازه&zwnj;ی زبان گرفتن از ذخیره&zwnj;های
تاریخی خودتان را هم به شما نمی&zwnj;دهد. به عنوان مثال وقتی شما اندیشه&zwnj;های اجتماعی و علوم
بر یعنی  اجتماعی می&zwnj;خوانید،  اندیشه&zwnj;ی  و  اجتماعی  تفکر  عنوان  تحت  را  خود  تاریخی  اجتماعی 

ناصیه&zwnj;ی آن می&zwnj;زنید که این&zwnj;ها علم نیست و پیشاعلم است.

کار به  کُنتی  معنای  به  را  فلسفه  و  اجتماعی  نام فلسفه&zwnj;ی  به  را  تاریخی خود  اجتماعی  که علوم  وقتی 
می&zwnj;گیرید (که علم نیست و در تقابل با علم است)، پیشاپیش امکان خواندن و قرائت گذشته&zwnj;ی تاریخی

خود را از دست داده&zwnj;اید. اصلا نمی&zwnj;توانید ارتباط برقرار کنید.

12 صفحه 11 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



این انقلاب اگر انقلاب است همان&zwnj;طور که ساختار سیاسی را فروریخت و زیرسوال برد و ساختار متناسب با خود
را دنبال کرد تا ایجاد کند، باید ساختارهای معرفتی مدرن را زیرسوال ببرد و آن&zwnj;قدر قدرت داشته باشد که این کار را

انجام دهد. تا با زیرسوال بردن این اقتدار، فرصت داشته باشد خود و تاریخ خود را ببیند.

سلطه&zwnj;ی مفاهیم مدرن و اتوریته&zwnj;ی آن مانع از مشاهده&zwnj;ی هویت تاریخی خود می&zwnj;شود.
سلطه&zwnj;ی این مفاهیم مانع از قرائت خود می&zwnj;شود. سلطه&zwnj;ی این مفاهیم، گذشته&zwnj;ی تاریخی
انقلاب نمی&zwnj;شود و این  و  بازخوانی می&zwnj;کند  برای شما  را در حاشیه&zwnj;ی نظام مفهومی مدرن 

ریشه&zwnj;ی انقلاب را می&zwnj;خشکاند.

انقلاب در واقع خیزش فرهنگی و تاریخی بود. این خیزش همان&zwnj;طور که به خود اجازه داد نظام اقتدار را زیرسوال
ببرد و حتی در صورتی که لازم بداند برهم بزند، (و البته لازم دانست و برهم زد) باید این قدرت را داشته باشد که

گذشته&zwnj;ی خود را ببیند و متناسب با آن عمل کند.

*آیا این انهدام ساختاری از بحث فلسفه&zwnj;ی مضاف دنبال می&zwnj;شود؟

چیست؟ مضاف  فلسفه&zwnj;ی  بحث  دارد.  پرغصه&zwnj;ای  بسیار  قصه&zwnj;ی  مضاف  فلسفه&zwnj;ی 
همان&zwnj;طور که علم در جهان اسلام معنا و مفهومی داشت و در جهان مدرن معانی و مفاهیم دیگری پیدا کرد،
فلسفه هم معانی و مفاهیمی دارد. چهارچوبه&zwnj;ی مفهومی فلسفه&zwnj;ی مضاف، یک مفهوم مدرن است.

یعنی صورت دیگری از قدم برداشتن در حاشیه&zwnj;ی جهان مدرن است.

اگر می&zwnj;گوییم فلسفه&zwnj;ی مضاف، باید ببینیم فلسفه را به چه معنایی به&zwnj;کار می&zwnj;بریم. آیا در
معنای کنتی و در تقابل با علم می&zwnj;بینیم یا فلسفه را در معنای تاریخ جهان اسلام درک می&zwnj;کنیم. اگر اجازه

بدهید این بحث را در فرصت دیگری بررسی کنیم.

*به عنوان سوال آخر بفرمایید بحث تدریس کتاب الحروف فارابی را با چه انگیزه&zwnj;ای شروع کردید و اساسا دنبال
چه هستید؟

من معتقدم جهان اسلام دانش اجتماعی مربوط به خود را در قدوقواره&zwnj;ی خود و متناسب با جریان&zwnj;هایی که
این دانش که در قالب علم مدونی شکل گرفت، علم عمران از  در بطن آن بوده&zwnj;اند، داشته است. صورتی 
ابن&zwnj;خلدون بود. علم عمران ابن&zwnj;خلدون نه در شرق جهان اسلام و نه در ایران به وجود نیامد و حتی برای

پاسخ به مسائل ما و حتی در امتداد جریان معرفتی که در شرق جهان اسلام استمرار داشت نیز نبود.

زیست ابن&zwnj;خلدون در غرب جهان اسلام است و پیشینه&zwnj;ی او هم در آندلسی است که حدود چند صد سال
امویان در آن&zwnj; جا حکومت می&zwnj;کردند. عقبه&zwnj;ی فکری و نظری او نیز تفکر اشعری است و نسبت
خاصی با نظام خلافت دارد. مشکلاتی هم در نظام خلافت ایجاد شده و برای حل همان مسائل تئوری ارائه داده است و

عمل می&zwnj;کند.

صورتی که ما در شرق جهان اسلام داشتیم دانشی است به نام حکمت مدنی که فارابی موسس آن است. بعد
ابوعلی مسکویه در دوران آل بویه است و بعد از او خواجه نصیر و شیخ اشراق. این هم یک صورت دیگر و دانش دیگری

است.

ما ناگزیر هستیم به این تجربه&zwnj;ی تاریخی توجه خوبی داشته باشیم. رساله&zwnj;الحروف فارابی که شاید
متناظر با حروف ارسطو باشد، یکی از آثاری است که در صدر تاریخ اسلام در مواجهه با اندیشه&zwnj;های یونانی
به&zwnj;وجود آمده و نوآوری&zwnj;هایی دارد. بخشی از این رساله به حوزه&zwnj;ی مسائل فرهنگی پرداخته است.
اصلا مسئله&zwnj;اش مواجهه&zwnj;ی فرهنگ&zwnj;ها با یک&zwnj;دیگر و قواعد این مواجهه و تاثیرات و تاثراتی
است که فرهنگ&zwnj;ها بر یک&zwnj;دیگر دارند. مشتمل بر تعریف ملت، دین و امت و دیگر مسائل است و از این نظر

بسیار غنی است.

بعد از این که من در درس&zwnj;های مختلف به فارابی و اندیشه&zwnj;های اجتماعی او توجه داشتم، به این قسمت
از رساله&zwnj;الحروف که حوزه&zwnj;ی نظری فارابی درباره&zwnj;ی فرهنگ و تعاملات فرهنگی و روابط بینافرهنگی

12 صفحه 12 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



و انتقال مفاهیم و زبان است، پرداختم. اما فکر می&zwnj;کنم قسمت&zwnj;های دیگر رساله&zwnj;الحروف که در آن
مفاهیم بنیادین فلسفی مورد تعریف قرار می&zwnj;گیرند نیز قابل تامل هستند و خوب است آن&zwnj;ها هم تدریس

شوند.

در واقع از فارابی در دهه&zwnj;های گذشته بیشتر فصوص مورد توجه بود. جناب آقای مهدی الهی قمشه&zwnj;ای و
بیشتر مباحث متافیزیکی مطرح است. فکر بودند. آن&zwnj;جا  زده  آن شرحی  بر  آقای حسن&zwnj;زاده  حضرت 
می&zwnj;کنم الان وقت این است که ما به لایه&zwnj;های دیگر اندیشه&zwnj;های فارابی که اندیشه&zwnj;های

اجتماعی اوست و با مسائل فلسفی او هم بی&zwnj;ارتباط نیست، اما علم فلسفی او نیست هم بپردازیم.

*نوع رویکرد شما در این خوانش از اندیشه&zwnj;های فارابی چگونه بود؟ آیا صرفا به عنوان یک سنت فکری به آن
پرداختید یا التفات دیگری به بحث داشتید؟

یکی از مشکلاتی که ما در مواجهه با گذشته&zwnj;ی تاریخی خود در ابعاد مختلف از جمله در اندیشه&zwnj;ها و علوم
کردیم. آن&zwnj;ها  بازخوانی  به  شروع  مدرن  علم  حاشیه&zwnj;ی  از  که  است  بوده  این  داشتیم  اجتماعی 
درباره&zwnj;ی ابن خلدون چنین اتفاقی افتاده است. اصلا هیچ کسی ابن&zwnj;خلدون را در تداوم تاریخی خودش و در

ضمن بحث&zwnj;هایی که مسلمانان با او کرده&zwnj;اند، خوانش نکرده است.

البته در ایران ابن&zwnj;خلدون مطرح نبود که بحثی درباره&zwnj;ی آن صورت بگیرد. در غرب جهان اسلام هم او چون
برای تنقیح روایات این مقدمه را نوشته است و با این روش بسیاری از روایات را زیرسوال برده، بحث&zwnj;هایی را به
دنبال آورده است و بعد محدثین ناگزیر به او جواب داده&zwnj;اند. هیچ کسی به این بحث&zwnj;ها نپرداخته است.
نگاه مدرن  علوم  حاشیه&zwnj;ی  از  که  کسانی  بعد  و  شرق&zwnj;شناسان  عمدتا  را  ابن&zwnj;خلدون 

می&zwnj;کردند به ما شناساندند.

یا با قرائت چپ و راست و به عنوان پیشگام و پیشینه&zwnj;ی علم اجتماعی مدرن با وی برخورد کردند. فارابی را هم
بعضا این&zwnj;گونه با آن مواجه شدند. بنده معتقد هستم که سخت نیاز داریم هم ابن&zwnj;خلدون را بشناسیم و
هم فارابی را بشناسیم. همان&zwnj;طور که سخت نیاز داریم علوم اجتماعی مدرن را هم بشناسیم. بدون شناخت
علوم اجتماعی مدرن ممکن نیست ما بتوانیم گام&zwnj;های مثبت و مفیدی برداریم. مشکل این است که این علوم را

مطلق می&zwnj;کنیم و به بسترها و زمینه&zwnj;های تاریخی و فرهنگی آن توجه نداریم.

اگر ما شناخت خوبی در مورد این علوم کسب کنیم و بدانیم که در حاشیه&zwnj;ی کدام زمینه&zwnj;ها شکل
گرفته&zwnj;اند و بعد زمینه&zwnj;های بومی و تفاوت خودمان با آن&zwnj;ها را ببینیم، آن زمان خواهیم دانست که
چگونه از این&zwnj;ها استفاده&zwnj;ی مناسبی انجام دهیم. می&zwnj;توانیم بازخوانی کنیم و به تعبیر دریدا واکاوی
بشری، تجربه&zwnj;ی  و  تاریخ  اندوخته&zwnj;ی  از  بخشی  عنوان  به  آن&zwnj;ها  از  و  کنیم  فراروی  و  کنیم 

استفاده&zwnj;ی مربوط به خود را ببریم.

12 صفحه 13 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


