
سه شنبه 26 اردیبهشت 1396 - 06:29

درس اخلاق آیت الله قرهی؛ غضب، رحمت الهی است/ فضیلت و رذیلت قوّه غضب

آیت الله قرهی گفت: اگر غضب، خودش تحت سیطره عقل و خطورات ملکی و ربّانی قرار بگیرد و قوّه عاقله بر او مسلّط

شود، خود این غضب، غضب الهی و لطف میشود و دیگر غضب نیست.

;zwnj&عقل و خطورات ملکی و ربّانی قرار بگیرد و قوّه ;zwnj&آیت الله قرهی گفت: اگر غضب، خودش تحت سیطره
عاقله بر او مسلّط شود، خود این غضب، غضب الهی و لطف می&zwnj;شود و دیگر غضب نیست.

به گزارش خبرگزاری مهر، سیصد و هفتاد و نهمین جلسه درس اخلاق آیت&zwnj;الله قرهی هجدهم اردیبهشت ماه
درمحل مهدیه القائم المنتظر(عج) برگزار شد.

حرب در اسلام، با نفس دون و شیطان رجیم است

راه برون&zwnj;رفت از نفس امّاره، شناخت جنود شیطانی و نفسانی است و بعد از شناخت، مبارزه&zwnj;ی جدّی با
آن&zwnj;ها. اگر انسان باور کند که باید با نفس دون، مبارزه کند و این را عملیّاتی کند، طبعاً پروردگار عالم هم به او

عنایت می&zwnj;کند و حال او، حال بندگان خدا خواهد شد.

اصلاً اسّ و اساس بندگی، مبارزه&zwnj;ی با نفس است و این که می&zwnj;گویند: محراب، محلّ حرب است، حرب با
نفس دون و شیطان رجیم است، نه حرب انسان با انسان؛ چون اسلام، از سلم و دوستی، محبّت و مودّت است.

اگر جدّی همه&zwnj;ی مردم، متخلّق به اخلاق الهی شوند، آن&zwnj;وقت سلم، دوستی، ایثار و از خودگذشتگی در
جامعه به وجود می&zwnj;آید. وقتی انسان به مقام معرفت رسید و از آن طریق، با نفس دون، مبارزه کرد و متخلّق به
اخلاق الهی شد؛ آن موقع ایثارگر می&zwnj;شود. ایثار، از انفاق بالاتر است و انسان در آن، به جایی می&zwnj;رسد

که برای دوست، رفیق، همسایه و همنوعش، از مال، عرض و جانش می&zwnj;گذرد و ایثار می&zwnj;کند.

این مطلب، محقّق نمی&zwnj;شود إلاّ به این که انسان، جنود نفس و شیطان را بشناسد و بعد از شناخت، باور به
مبارزه&zwnj; با آن&zwnj;ها داشته باشد و آن&zwnj;ها را از بین ببرد. اصل جهاد هم همین است که انسان، با
این&zwnj;ها مبارزه کند و این&zwnj;ها را از بین ببرد. لذا جهاد ثانویّه هم مبارزه کردن با دشمنان انسانیّت است و إلاّ در
اصل اسلام، حربی وجود ندارد. حرب با نفس دون است و با همنوع نیست. آن&zwnj;جا هم که می&zwnj;بینید عنوان
جنگ پیدا می&zwnj;کند، به این علّت است که جنگجویانی، از سپاه شیطان رجیم شدند &laquo;الذی یوسوس فی
صدور النّاس، من الجنّة و النّاس&raquo; و می&zwnj;خواهند مردم را از سلم، آرامش و زندگی حقیقی دور کنند و إلاّ

اسلام، اصلاً اهل جنگیدن نیست.

اسلام، بر قلوب تسلّط پیدا می&zwnj;کند و از سلم و دوستی است. این تسلّط اسلام بر قلوب، سبب می&zwnj;شود
که انسان&zwnj;ها، وجودشان را هم در راه دین و برای مؤمنین و هم&zwnj;نوع خودشان وقف کنند که به آن، ایثار
می&zwnj;گویند. این&zwnj;ها از سلم و دوستی به وجود می&zwnj;آید. اسلام، مخالف جنگ و خونریزی است.
هیچ&zwnj;گاه اسلام با جنگ، جلو نرفت. هر چه جنگ است، از طرف دشمن بوده است. لذا از بس اسلام، به سلم،
دوستی، محبّت، مودّت و عشق&zwnj;ورزی به هم&zwnj;نوع اهمیّت می&zwnj;دهد، بیان می&zwnj;فرماید: در
میدان حرب هم اوّل تیر را، دشمن بیاندازد. غزوات پیامبر عظیم&zwnj;الشّأن و جنگ&zwnj;هایی که به امیرالمؤمنین،
امام مجتبی، أبی&zwnj;عبدالله(علیهم صلوات المصلّین) تحمیل شد، همه این&zwnj;گونه بود. صفوف مشخّص شده
بود، دو سپاه در مقابل هم قرار گرفته بودند، بنا به آغاز جنگ بود، امّا می&zwnj;فرمایند: بگذارید اوّل تیر را آن&zwnj;ها
بزنند تا ما آغازگر جنگ نباشیم. اسلام، سلم، دوستی و محبّت است. منتها اگر دشمن حمله کرد، دیگر مسلمانان
جانانه و تا آخرین قطره&zwnj;ی خون می&zwnj;ایستند. امّا مع&zwnj;الأسف اسلام را که حقیقتش اخلاقی و با رأفت

و مهربانی است، بد جلوه دادند.

البته این مطلب بدین معنا نیست که اگر به مسلمین حمله شد، بایستند و بگویند: &laquo;اسلام، اسلام رحمانی
است، بفرما در این گوشمان هم بزن&raquo;! این&zwnj;ها مع&zwnj;الأسف از رحمانیّت هم چیزی متوجّه نشدند.
مسلمان حقیقی، دست متجاوز را قطع می&zwnj;کند و در برابر آن&zwnj;ها می&zwnj;ایستد؛ چون می&zwnj;داند

6 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/177690/


این&zwnj;ها می&zwnj;خواهند سلم را از بین ببرند.

علی أیّ حال، اگر حربی هست، حرب با نفس دون است. لذا باید جنود نفس و شیطان شناخته شود.

اصل قوّه&zwnj;ی غضب؛ قوّه&zwnj;ی لطف و رحمت الهی است، نه رذیله!

در مباحثمان، نکاتی را بیان می&zwnj;کردیم و اشاره&zwnj;ای به این مسائل داشتیم. اوّلین مطلب که انسان باید
مراقب باشد، همان افکارش است؛ چون همه چیز از فکر شروع می&zwnj;شود. اگر فکر انسان، الهی و خطوراتش،
ملکی و ربّانی شد، معلوم است بر اعضاء و جوارحش، سیطره پیدا می&zwnj;کند که روایاتی در این زمینه بیان کردیم.
اگر فکر و خطورات انسان، به خطورات نفسانی و شیطانی ورود پیدا کرد، بر تمام اعضاء و جوارح، سیطره می&zwnj;یابد

و دیگر دستش، چشمش، گوشش، زبانش و ... هم شیطانی می&zwnj;شود.

لذا همه چیز از این قوّه&zwnj;ی تفکّر آغاز می&zwnj;شود. اگر این قوّه به خوبی کنترل شد و تحت سیطره&zwnj;ی
عقل سلیم قرار گرفت، اعضاء و جوارح هم تحت سیطره&zwnj;ی این عقل سلیم قرار می&zwnj;گیرند. امّا اگر نعوذبالله
این قوّه که نامش عقل است و بنا بود قوّه&zwnj;ی عاقله باشد، تنها نامش عقل بود و تحت سیطره&zwnj;ی نفس دون
و شیطان قرار گرفت؛ از قوّه&zwnj;ی عاقله بیرون می&zwnj;آید و قوّه&zwnj;ی غضبیّه محض می&zwnj;شود و دیگر

عقل نیست.

مباحث اخلاق ما، اخلاق علمی، عملی است. ما می&zwnj;خواهیم این قطعات را در کنار هم قرار دهیم، جورچین
بگیرد و قرار  ربّانی  و  اگر غضب، خودش تحت سیطره&zwnj;ی عقل و خطورات ملکی  برویم.  و جلو  درست کنیم 

قوّه&zwnj;ی عاقله بر او مسلّط شود، خود این غضب، غضب الهی و لطف می&zwnj;شود و دیگر غضب نیست!

قوّه&zwnj;ی دیگر  و  گرفت  قرار  عقل  و  الهی  مطالب  ی  سیطره  تحت  غضب  قوّه&zwnj;ی  این  وقتی  یعنی 
غضبیّه&zwnj;ی محض (یعنی دیگر سیطره&zwnj;ی عقل بر آن نیست و حالش، حال عقلا نیست. لذا بیجا غضب و

خروش می&zwnj;کند و گاهی بیجا نمی&zwnj;نشیند) نبود، اصلش، لطف از ناحیه&zwnj;ی خداست.

چون وقتی قوّه&zwnj;ی غضب نباشد، اگر دشمن به انسان تجاوز کند و سلم و آرامش را از او بگیرد؛ معلوم است که
خود را به دست شیطان و نفس دون می&zwnj;سپارد. امّا اگر قوّه&zwnj;ی غضب از ناحیه&zwnj;ی خدا و تحت
سیطره&zwnj;ی عقل باشد، معلوم است که در مقابل بدی&zwnj;ها، پلشتی&zwnj;ها و زشتی&zwnj;ها آرام

نمی&zwnj;نشیند و غضب می&zwnj;کند.

حضرت زمان،  امام  جان،  آقا  زمان  در  فقط  ا  امّ باشد.  حسنه  دنیای  دنیا،  این  اساس  و  اسّ  که  بود  بنا 
دنیا، به  الشّریف)،  فرجه  تعالی  اللّه  عجّل  و  الفداء  له  حجّت&zwnj;بن&zwnj;الحسن&zwnj;المهدی(روحی 
جنّت&zwnj;الصغری می&zwnj;گویند. در حالی که بنا بود جنّت&zwnj;الصغری از روز نخست باشد. منتها یک عدّه
چرا نمی&zwnj;خواهی،  تو  اگر  که  کند  غضب  باید  انسان  این&zwnj;جا  در  است  معلوم  نمی&zwnj;خواهند، 
نمی&zwnj;گذاری دیگران از این جنّت استفاده کنند؟! خدا می&zwnj;خواهد دنیا، بهشت و دور از بدی&zwnj;ها،
پلشتی&zwnj;ها، زشتی&zwnj;ها و خونریزی&zwnj;ها باشد. لذا معلوم است که در چنین حالی، باید غضب کرد. این
غضب، غضب حسنه، رأفت و لطف است و دیگر غضب فردی نیست. در این غضب، شما ناراحتی که چرا یک عدّه
الدنیا آتنا فی  و نیکی&zwnj;ها &laquo;ربنا  اجازه بدهند دنیا، بهشت کوچک، دنیای حسنه  نمی&zwnj;خواهند 

حسنة&raquo;، شود؟! لذا غضب در این&zwnj;جا غضب نیکوست.

امّا اگر این قوّه غضب، یله و رها شد و تحت سیطره&zwnj;ی عقل نبود، معلوم است که در این&zwnj;جا قوّه&zwnj;ی
غضب تحت سلطه&zwnj;ی نفس دون، شهوت و شیطان قرار می&zwnj;گیرد، برای رسیدن به قدرت انسان&zwnj;ها

را می&zwnj;کشد و ... . چنین کسانی در عالم نبودند؟! هیتلرها، مغول&zwnj;ها و ... را ندیدیم؟!

لذا افرادی در عالم بودند که برای رسیدن به قدرت، از این غضب استفاده کردند، آن هم غضبی که می&zwnj;توانست
تحت سیطره&zwnj;ی عقل، قوّه&zwnj;ای برای مبارزه&zwnj;ی با بدی&zwnj;ها باشد. اگر غضب نداشته باشی،
مبارزه&zwnj;ی با بدی&zwnj;ها، پلشتی&zwnj;ها و زشتی&zwnj;ها نمی&zwnj;کنی و اگر زشتی و پلیدی آمد، آن را
می&zwnj;پذیری؛ چون قوّه&zwnj;ی غضب نداری که در مقابل آن برخورد کنی، لذا همین&zwnj;طور می&zwnj;پذیری.

6 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



پس قوّه&zwnj;ی غضب در جایگاه خودش، قوّه&zwnj;ی لطف و محبّت از ناحیه&zwnj;ی خداوند تبارک و تعالی است،
امّا وقتی در سیطره&zwnj;ی عقل نباشد، می&zwnj;کشد، می&zwnj;برد و به حقوق دیگران تجاوز می&zwnj;کند. به
این خاطر که فلانی حرف ما را گوش نداد، راحت او را می&zwnj;کشند، این دیگر نفس دون و هوی و هوس و شیطان

است. پس این، قوّه&zwnj;ی غضبی می&zwnj;شود که در راه خدا نیست و لذا جزء رذائل می&zwnj;شود.

البته همان&zwnj;طور که بیان کردم، اصل قوّه&zwnj;ی غضب اگر در سیطره&zwnj;ی عقل باشد، جزء رذائل نیست. امّا
بیجا غضب و خروش بیان کردیم دیگر تحت سیطره&zwnj;ی عقل نیست و گاهی  قوّه&zwnj;ی غضب محض که 

می&zwnj;کند و گاهی بیجا نمی&zwnj;نشیند و ...؛ از رذائل محسوب می&zwnj;شود.

پس به تعابیری که به کار می&zwnj;بریم، خوب دقّت کنیم. ما می&zwnj;خواهیم اخلاق، علمی و عملی باشد. لذا باید
تأمّل و تدبّر کنیم و همین&zwnj;طور گذرا رد نشویم که بگوییم: غضب، بد است. در حالی که غضب فی ذاته از طرف خدا
بدی به  آمدن  جلو  اجازه&zwnj;ی  و  بدی می&zwnj;ایستد  مقابل،  در  که  است  این  آن،  خوبی  و  است  خوب  و 

نمی&zwnj;دهد.

وقتی انسان می&zwnj;بیند که دارد در گناه می&zwnj;رود، به خودش غضب می&zwnj;کند و هجمه می&zwnj;برد که
غلط کردی، بیخود کردی، چرا آن کار زشت را انجام دادی و ... . اگر این قوّه&zwnj;ی غضب نبود، به خودش، حمله
این امّا  بدی می&zwnj;شد.  حال  حالش،  و  و شیطان می&zwnj;سپرد  دون  نفس  به  را  کار  و  نمی&zwnj;کرد 
بازخواست را  خود  و  شود  حمله&zwnj;ور  خودش  به  خودش  که  می&zwnj;شود  باعث  غضب،  قوّه&zwnj;ی 
می&zwnj;کند که تو بیخود کردی که در آن&zwnj;جا نگاه بد کردی، حرف بد زدی و ... . لذا قوّه&zwnj;ی غضب در
این&zwnj;جا، رحمت و لطف الهی می&zwnj;شود. چون اگر این نباشد، آرام آرام وجود انسان تحت سیطره&zwnj;ی

شیطان قرار می&zwnj;گیرد و حالش، حال شیطانی می&zwnj;شود؛ چون قدرتی ندارد که در مقابل شیطان بایستد.

می&zwnj;آورد، هجمه  دارد  که  دون  نفس  و  شیطان  مقابل  در  انسان  باشد،  غضب  قوّه&zwnj;ی  اگر  اتّفاقاً 
می&zwnj;ایستد. پس قوّه&zwnj;ی غضب، خوب است. اصلاً هر چه از ناحیه&zwnj;ی خدا بود و در راه خود خدا خرج
شد، لطف و محبّت است و آنچه از ناحیه&zwnj;ی خدا بر انسان قرار گرفت، مانند قوّه&zwnj;ی عاقله، قوایی است که

اگر در جایگاه خودش باشد، حَسن و نیک است.

انبیاء برای مبارزه با شهوت نیامدند!

مانند شهوت که مثل قوّه&zwnj;ی عاقله است و حَسن و نیک است، اگر به جای خودش استفاده شود. لذا بارها بیان
کردم که این کد اساسی است: انبیاء عظام، ائمّه&zwnj;ی هدی(علیهم صلوات المصلّین) و اولیاء خدا، هیچ کدام برای
مبارزه&zwnj;ی با شهوت نیامدند. آن&zwnj;ها برای مبارزه با شهوت&zwnj;رانی آمده&zwnj;اند، نه خود شهوت. اگر

شهوت در جایگاه خودش استفاده شود، لطف است.

البته همان&zwnj;طور که می&zwnj;دانید برخی از الفاظ معانی جدید می&zwnj;گیرد و از جایگاه خودش خروج پیدا
می&zwnj;کند و به جایگاه دیگری می&zwnj;رود. مانند لفظ استعمار که باب استفعال و طلب عمران است. امّا امروز
وقتی شما استعمارگر می&zwnj;گویی، نزد سیاسیون، یعنی کسی که تجاوزگر است. لذا از جایگاه و معنی اصلی خود

خروج پیدا کرده و معنی دیگری پیدا کرده است.

شهوت هم همین&zwnj;طور است. امروزه وقتی من و شما لفظ شهوت را می&zwnj;شنویم، ناراحت می&zwnj;شویم
و می&zwnj;گوییم: مگر شهوت خوب است؟! در حالی که اسّ و اساس معنی شهوت، این چیزی که در تصوّر ماست،
نیست. امّا چون از جایگاه خودش خروج پیدا کرده و در باب دیگری رفته، ما از شنیدن آن ناراحت می&zwnj;شویم و إلاّ

مایه&zwnj;ی حیات، کثرت نسل و قوام انسان&zwnj;هاست.

دیگر شهوت&zwnj;رانی نباشد،  خودش  اصلی  جایگاه  در  این شهوت  اگر  بیان شد:  که  همان&zwnj;طور  البته 
می&zwnj;شود و معنای دیگری پیدا می&zwnj;کند. انبیاء عظام هم برای مبارزه&zwnj;ی با این شهوت&zwnj;رانی

آمده&zwnj;اند و إلاّ هر چه از ناحیه&zwnj;ی خدا باشد، لطف و رحمت است.

غصب هم که از جانب خداست، لطف و رحمت است، امّا اگر غضب، تحت سیطره ی نفس دون و شیطان قرار گرفت،
این&zwnj;جاست که بد است؛ نه این که اساس غضب، بد باشد. اساس غضب این است که می&zwnj;خواهد با نفس

6 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



دون، مقابله کند و وقتی جلو می&zwnj;آید، خشمناک می&zwnj;شود. مانند سربازی که اگر متجاوزی بخواهد در لب
مرز تجاوز کند، جلوی او می&zwnj;ایستد، ناراحت می&zwnj;شود و خشم می&zwnj;کند. این غضب، غضب الهی

است و همان لطف می&zwnj;شود.

پس غضب، شهوت و دیگر داده&zwnj;های الهی به انسان، به خودی&zwnj;خود بد نیستند، امّا مهم این است که
بد نشوند؛  خرج  فرموده،  بیان  عالم  پروردگار  که  جایگاهی  در  اگر  کنیم.  خرج  جایگاهی  چه  در  را  آن&zwnj;ها 

می&zwnj;شوند.

گناه مهربانی!!!

حتّی رحمت و مهربانی هم همین&zwnj;طور است، اگر در جایگاه خودش خرج نشود، بد است.

در مثال مناقشه نیست، اتّفاقاً آن کسی که نعوذبالله می&zwnj;خواهد به گناه بیافتد و با جنس مخالف خود ارتباط
داشته باشد، برای شروع از باب رحمت و دوستی پیش می&zwnj;روند. در ابتدا با تندی برخورد نمی&zwnj;کند و با

الفاظ مهربانی شروع می&zwnj;کند. لذا اگر مهربانی هم، در جایگاه خودش خرج نشود، گناه می&zwnj;شود.

غضب هم همین حال را دارد، اگر در جایگاه خودش خرج نشود، گناه است و إلاّ اگر در جایگاه خودش خرج شود، عین
و شیطان است که نفس  با  مبارزه&zwnj;ی  اصلی غضب،  جایگاه&zwnj;های  از جمله  رحمت خداست.  و  لطف 

آن&zwnj;وقت عین عبادت می&zwnj;شود.

آن&zwnj;جایی که می&zwnj;گوییم: غضب محض، جایی است که انسان، غضب را تحت سیطره&zwnj;ی عقل قرار
ندهد و آن را در جای دیگر خرج کند.

این جلسه، جلسه&zwnj;ی مهمّی است که به عنوان مقدّمه&zwnj;ی بحث رذائل و فضائل قوّه&zwnj;ی غضب است.

ما در این جلسه بیان کردیم که قوّه&zwnj;ی غضب، فی&zwnj;ذاته رذیله نیست، ولی می&zwnj;تواند رذیله باشد.
همان&zwnj;طور که قوّه&zwnj;ی رحمت، مهربانی، لطف و دوستی هم گرچه خوب است، امّا همه جا نمی&zwnj;تواند
خوب باشد. اتّفاقاً نفس دون و شیطان لعین و رجیم می&zwnj;آید و از این رحمت، لطف، دوستی و مهربانی استفاده
می&zwnj;کند و عامل می&zwnj;شود که دو جنس مخالف، توسّط الفاظی که باید میان زن و شوهر استفاده شود، به
منجلاب گناه، رذائل اخلاقی و پلیدی&zwnj;ها کشیده شوند. لذا قوّه&zwnj;ی رحمت در این&zwnj;جا دیگر رحمت و

مهربانی نیست، بلکه لجن است.

روایت داریم: اگر الفاظی که فی&zwnj;ذاته خوب است، مانند عزیزم، فدات شم و ...، برای شهوت&zwnj;رانی استفاده
شود؛ آن الفاظ، آتش می&zwnj;شود. برای این که می&zwnj;خواهند از این الفاظ در راه دیگری استفاده کنند. لذا دیگر
این الفاظ، الفاظ خوبی نیست. ظاهرش، چون قبر کافر، پر حلل/ باطنش، قهر خدای عزّ و جلّ. ظاهر این الفاظ خوب

است، امّا چون باطنش، دعوت به شهوت، گناه و دور شدن از مقام انسانیّت است، پس بد است.

نگاه به غضب و محبّت از یک منظر!

غضب هم همین است و فی&zwnj;ذاته خوب است؛ چون از ناحیه&zwnj;ی خداست. البته اسمش به ظاهر بد است و
تا می&zwnj;گوییم: غضب، می&zwnj;گویند: چیز خوبی نیست و این&zwnj;طور برایمان جا افتاده است. در حالی که در
مرحله&zwnj;ی أولی، باید با لفظ غضب هم، همان&zwnj;گونه رفتار کنیم که با لفظ محبّت برخورد می&zwnj;کنیم.
یعنی عندالله، هر دو یکی است. هر دو، داده&zwnj;های الهی به انسان است که اگر هر کدام، در جایگاه خودش،

استفاده شود، ثواب می&zwnj;شود. اگر هر کدام هم در جایگاه خودش استفاده نشود، گناه می&zwnj;شود.

پس معنی حقیقی گناه این است: استفاده نکردن از داده&zwnj;های الهی در جایگاه خودش و استفاده&zwnj;ی از
آن&zwnj;ها خلاف انتظار پروردگار عالم.

پروردگار عالم دست را برای تو قرار داده است که فی&zwnj;ذاته، خوب است. امّا اگر این دست، قلم به دست گرفت و
کسی را با نوشتن رمّان، قصّه و مطلبی به سمت گناه، دعوت کرد؛ بد می&zwnj;شود.

6 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



کتاب، فی&zwnj;ذاته خوب است. امّا آن چیزی که در آن نوشته می&zwnj;شود، می&zwnj;تواند بد باشد و إلاّ کتابت،
یکی از خصوصیّاتی است که پروردگار عالم به انسان مرحمت کرده و از قاعده&zwnj;ی لطف است.

قرار دادن لسان برای انسان هم قاعده&zwnj;ی لطف است. لذا یک موقع با این لسان، انسان&zwnj;ها را به سمت
پروردگار عالم دعوت می&zwnj;کنی تا بنده&zwnj;ی خدا شوند، امّا یک موقع هم با این لسان، کسی را به سمت گناه
دعوت می&zwnj;کنی. زبان که بد نیست، داده&zwnj;ی الهی است و فی&zwnj;ذاته، خوب است. امّا یک موقع انسان
با این زبان، دروغ می&zwnj;گوید، غیبت می&zwnj;کند، تهمت می&zwnj;زند، دل کسی را می&zwnj;شکاند و ... . در
حالی که یک موقع هم با این زبان، ذکر می&zwnj;گوید، حرف&zwnj;های خوب می&zwnj;زند، انسان&zwnj;ها را به
سمت خدا دعوت می&zwnj;کند و ... . پس اصل زبان، خوب است؛ امّا مهم این است که آن را در کجا خرج کنیم تا خوب

بماند.

پس تمام قوا همین&zwnj;طور است، قوّه&zwnj;ی غضب هم همین&zwnj;گونه می&zwnj;باشد.

قوّه&zwnj;ی غضب دارای فضائل نیز می&zwnj;باشد!

الشّریف) مقامه  اللّه  کاشانی(اعلی  فیض  ملاّ محسن  مرحوم  و  الشّریف)  مقامه  اللّه  نراقی(اعلی  ملاّی  مرحوم 
لذا  .;raquo&... است،  قوّه&zwnj;ی غضب  به  متعلّق  که  فضائلی  و  رذائل  بیان  می&zwnj;فرمایند: &laquo;در 
نمی&zwnj;گویند: غضب، رذیله هست، بلکه می&zwnj;گویند: این غضب، خودش یکی از داده&zwnj;های الهی است

که حالا هم می&zwnj;تواند رذائل داشته باشد و هم فضائل.

این، در حالی است که من و شما تا اسم غضب را می&zwnj;شنویم، بدی احساس می&zwnj;کنیم. در حالی که
غضب، هم می&zwnj;تواند رذائل داشته باشد و هم فضائل و این، خیلی مهم است.

لذا در این جلسات، می&zwnj;خواهیم در مورد رذائل و فضائل قوّه&zwnj;ی غضب، راه رسیدن به فضائل آن و راه علاج
فضائل به  باید  که  برسد  باور  این  به  خدا  اولیاء  مانند  انسان  که  است  این  مهم  ا  امّ کنیم.  صحبت  رذائلش، 

دست&zwnj;یابی پیدا کرده و از رذائل، دوری کند و اهل عمل باشد.

اوّلین فضیلت و رذیلت قوّه&zwnj;ی غضب: شجاعت و خوف!

هم آن  مقابل  در  است.  شجاعت  می&zwnj;شود،  بیان  غضب  قوّه&zwnj;ی  فضائل  باب  در  که  مطلبی  اوّلین 
رذیله&zwnj;ای مطرح می&zwnj;شود که خوف است. امّا کدام شجاعت و کدام خوف؟

اصل قوّه&zwnj;ی غضب، فضیلتی که از فضائل دارد، شجاعت است و رذیلتی که از رذائل دارد، خوف است. حالا این را
از چون  غضب؛  قوّه&zwnj;ی  اساس  و  اسّ  امّا  کرد،  خواهیم  بیان  چیست،  خوف  و  شجاعت  این  از  منظور  که 

ناحیه&zwnj;ی خداست، فضیلتش در شجاعت است.

یعنی کسی که شجاع است، در وجودش، از ناحیه&zwnj;ی خدا، غضب نهفته شده است و اگر خوف داشته باشد،
گرفتار رذیله&zwnj;ای شده است که باعث شده این قوّه&zwnj;ی الهی که غضب است، سست شده و از بین برود.

پس ما باید خوف نداشته باشیم و شجاع باشیم؛ امّا مهم این است که معنای شجاعت و خوف چیست، کدام خوف،
رذیله است؟ کدام شجاعت، فضیلت است؟ باید این&zwnj;ها را بررسی کنیم.

وقتی که  این  یا  است؟!  شجاعت  بروم،  جلو  و  کنم  عام  قتل  و  بزنم  را  دیگران  همین&zwnj;طور  که  این  آیا 
روایت و  مثال می&zwnj;زنند  را  مالک&zwnj;اشتر  و  امیرالمؤمنین  بزنند،  تمثیل  از شجاعت  می&zwnj;خواهند 
&laquo;أشجع النّاس من غلب هواه&raquo; بیان می&zwnj;شود. در این روایت می&zwnj;فرمایند: شجاع&zwnj;ترین

انسان&zwnj;ها، کسی است که بر هوی و هوس&zwnj;هایش غلبه کند.

هوی و هوس فقط شهوت نیست، بلکه حتّی وقتی هم که در جنگ شرکت کردی و بسیار شجاع هستی، از کسی
آمدم و دنیا  به  این است که کشته شوم، یک&zwnj;بار  و می&zwnj;گویی: &laquo;فوقش  نمی&zwnj;ترسی 
یک&zwnj;بار می&zwnj;روم و می&zwnj;فهمی که عندالله کیفیّت عمر مهم است، نه کمیّت عمر&raquo;، حالا به تو

6 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;گویند: بایست؛ دیگر نمی&zwnj;گویی: &laquo;من که می&zwnj;دانم عمروعاص و معاویه، سران فتنه
هستند، دو دقیقه حرف امیرالمؤمنین را گوش نمی&zwnj;دهم و کار آن&zwnj;ها را تمام می&zwnj;کنم، امّا بعد هم
مابقی عمرم هم گوش دادم،  گوش  را  یک عمر حرف شما  که  من  و هم می&zwnj;گویم:  توبه می&zwnj;کنم 

.;raquo&دهم و شما دیدید که به نفع شما شد و سران فتنه از بین رفتند;zwnj&می

من بارها بیان کردم که مقام مختار هیچ موقع به مقام شهدای کربلا نمی&zwnj;رسد. البته این مطلب برای من نیست،
اولیاء و عرفا بیان کردند. علّت هم این است که مختار پیش خودش گفت: &laquo;امام حسن، بیهوده دارد برای مبارزه
می&zwnj;رود، این کوفیان، همان کسانی هستند که با پدر گرامی&zwnj;اش آن کار را کردند، پس من در جنگی که
می&zwnj;دانم مغلوب می&zwnj;شویم، نمی&zwnj;روم&raquo;. البته همین هم شد و به ران مبارک امام حسن
خدا امّا  زدند.  ضربه  ایشان  به  هم  کوفیان  همین  از  اتّفاقاً  باشد.  ایشان  با  قضیّه  این  عمر  آخر  تا  و  خورد  ضربه 
می&zwnj;خواهد آن موقعی که امام حسین در کربلاست، مختار در زندان باشد و هیچ موقع ملحق به شهدای کربلا

نشود.

ما هر شهیدی که می&zwnj;دهیم، طبق دعایی که ائمّه به ما یاد دادند، می&zwnj;گوییم: خدایا، او را با شهدای کربلا
وقتی ا  امّ کند.  شفاعتمان  و  بگیرد  را  ما  دست  شهدا  این  از  یکی  که  منتظریم  خودمان  ما  بگردان.  محشور 
می&zwnj;خواهیم برای همین شهدا دعا کنیم، می&zwnj;گوییم: إن&zwnj;شاءالله این شهدا با شهدای کربلا محشور

شوند. لذا ببینید که شهدای کربلا چه مقامی دارند!

لذا مالک&zwnj;اشتر می&zwnj;توانست کار سران فتنه را تمام کند، امّا او به حقیقت شجاع بود و شجاعت حقیقی در
غلبه بر هوی و هوس است. لذا او به امامش فرمود: چشم و برگشت. لذا شجاعت این است که بدانی غضبت را در کجا

خرج کنی و یا نکنی.

حالا در این جلسه، این بحث را کلید زدیم، إن&zwnj;شاءالله در جلسات آینده به این مبحث ورود پیدا می&zwnj;کنیم و
اوّلین رذیلت و فضیلت آن یعنی شجاعت و خوف را بررسی می&zwnj;کنیم. نکات خوبی است که هم علمی است، هم
عملی و هم اخلاقی. اصلاً معنای تخلّق به اخلاق الله یعنی بدان خدا از تو چه خلق و خو و روش و منشی خواسته،

همان&zwnj;گونه زندگی کن.

ای کاش از بچّگی به ما یاد می&zwnj;دادند که چگونه باید زندگی کنیم. ای کاش باورمان می&zwnj;شد اخلاق، اسّ و
اساس است، ما تمام مطالب را داریم، جز اخلاق. در بسیج، بصیرت دینی و ... می&zwnj;گذاریم، امّا اخلاق جایی ندارد.
در حوزه هم مع&zwnj;الأسف اخلاق آن&zwnj;گونه که باید باشد، نیست. در حالی که همه چیز به این اخلاق گره
خورده است. اخلاق، اسّ و اساس است و فرع نیست. امّا مع&zwnj;الأسف در حوزه هم بحث اخلاق، در دروس جنبی
را آن&zwnj;ها  ما همه&zwnj;ی  که  در حالی  ... است.  و  ادبیات، منطق  اصلی،  دروس  مطرح می&zwnj;شود. 

می&zwnj;خوانیم تا بفهمیم اخلاق چیست و متخلّق به اخلاق الهی و بنده&zwnj;ی خدا شویم.

اصلاً ما نماز می&zwnj;خوانیم، روزه می&zwnj;گیریم، احکاممان را یاد می&zwnj;گیریم و ...، تا بنده&zwnj;ی خدا
شویم. مگر اخلاق به معنی خلق و خو و روش و منش نیست، اگر جدّی ندانیم روش و منش خداوند چیست، در
زندگی&zwnj;مان گرفتار می&zwnj;شویم و علممان هم سواد می&zwnj;شود. امّا اگر بدانیم، خدا گواه است علممان

هم علم می&zwnj;شود.

برادرش، برای  بهاء  ادبیّات و جامع&zwnj;المقدّمات است، شیخ  در  بهاء است. صمدیّه که  برادر شیخ  عبدالصمد، 
عبدالصمد نوشت و به همین خاطر به آن، صمدیّه گفت. عبدالصمد می&zwnj;گوید: پدرم بیان کرد: من آنچه را که در

بهاءالدّین دیدم، این بود که از روز نخست، اخلاقیِ اخلاقی بود و آنچه که خدا به او علم داد، در بستر اخلاقش بود.

در و  است  که شیخ&zwnj;العجائب  بهائی&zwnj;ای  بود. شیخ  خوب  خیلی  را می&zwnj;فهمیدیم،  این  ما  اگر 
همه&zwnj;ی علوم و فنون، تبحّر داشت و در هر رشته&zwnj;ای وارد می&zwnj;شد، چه معماری، چه ادبیّات و ...
می&zwnj;درخشید. بر همین صمدیّه ایشان چه شرح&zwnj;هایی زدند که به نظر من، اگر صمدیّه را کسی بفهمد، از
ادبیات، مستغنی است. آقایان بعضاً شرح&zwnj;های دو جلدی، سه جلدی برای صمدیّه زدند که تازه ایشان، آن را به

صورت مختصر برای برادرش گفته بود! ایشان، متخلّق به اخلاق الهی بوده و اصل، این است.

لذا یکی از دعاهایمان این باشد: خدایا، همه&zwnj;ی ما را متخلّق به اخلاق الهی بگردان. هر چه در این نظام، جلو

6 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;رویم؛ اعتقاد من راسخ&zwnj;تر می&zwnj;شود که اخلاق، اصل است، امّا مع&zwnj;الأسف کسی قبول
باور می&zwnj;کردند و شذراتی عمل می&zwnj;کردند، این&zwnj;طور را  این  اگر  ندارد. قلب نظام ما این است. 
نمی&zwnj;شدند. برای همین است که راحت دروغ می&zwnj;گویند و از بس حرف&zwnj;هایشان پایه و اساس ندارد،
نباشیم، متخلّق  وقتی  می&zwnj;گویند!  خیابان  دیوار،  جای  به  و  می&zwnj;کنند  اشتباه  هم  کلمات  ادای  در 

همین&zwnj;طور می&zwnj;شود. به خدا قسم گرفتار می&zwnj;شویم.

این که بنده بیان کردم که این&zwnj;ها دینی برایمان نمی&zwnj;گذارند، همین است، نمونه&zwnj;اش همینسند
2030 است که یکی از موارد آن، این است که دختران و پسران در مدارس، مختلط بنشینند، تا هجده سالگی کسی حقّ
ازدواج ندارد و ... . بعد راحت این سند را امضاء می&zwnj;کنند و می&zwnj;خواهند به اجرا دربیاورند. در حالی که شاه
هم نتوانست چنین کاری کند، حالا ما در جمهوری اسلامی، چنین کاری انجام دهیم؟! این که می&zwnj;گوییم:

این&zwnj;ها بی&zwnj;دین هستند، همین است.

وقتی یک عدّه از افراد، متخلّق به اخلاق الهی نباشند، مردم را هم به قهقرا می&zwnj;برند و حتّی از لحاظ اقتصادی هم
همه چیز را از بین می&zwnj;برند.

خدایا، این مملکت امام زمان را از شرّ بی&zwnj;دین&zwnj;ها و بی&zwnj;اخلاق&zwnj;ها محافظت بفرما.

عزیزان من، هر ساعت یک دعای سلامتی برای آقا جان را هم فراموش نکنید.

السّلام علیک یا مولای یا بقیّة اللّه

&laquo;یا وَصِیَّ الْحَسَنِ وَالْخَلَفَ الْحُجَّهَ اَیُّهَا الْقَائِمُ الْمُنْتَظَرُ الْمَهْدِیُّ یَا بْنَ رَسُولِ اللّه یَا حُجَّةَ اللَّهِ عَلَی خَلْقِهِ یَا سَیِّدَنَا وَ
لَنا اِشْفَعْ  اللّهِ  عِنْدَ  یَاوَجیهاً  حَاجَاتِنَا  یَدَیْ  بَیْنَ  َمْنَاکَ  قَدّ وَ  َهِ  اللّ إِلَی  بِکَ  َلْنَا  تَوَسّ وَ  اسْتَشْفَعْنَا  وَ  َهْنَا  تَوَجّ َا  نّ إِ مَوْلانَا 

;raquo&عِنْدَاللّه

6 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


