
دوشنبه 18 اردیبهشت 1396 - 09:34

درس اخلاق آیت الله قرهی؛ حیا؛ رأس مکارم اخلاق است/ مکارم دهگانه اخلاق

آیت الله قرهی گفت: حلقه وصل میان خدا و بنده، مکارم اخلاق است؛ پس شما هم خودتان را ولو به یک مکارم اخلاق،

متخلّق کنید.

آیت الله قرهی گفت: حلقه&zwnj; وصل میان خدا و بنده، مکارم اخلاق است؛ پس شما هم خودتان را ولو به یک مکارم
اخلاق، متخلّق کنید.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر مشروح درس اخلاق آیت الله قرهی در تاریخ یازدهم اردیبهشت ماه است که در ادامه
می خوانید؛

شرط اثرگذاری هدایت درونی و بیرونی

پروردگار عالم، بندگان خودش را موقعی به خودش، متّصل می&zwnj;کند که به بعضی از خصایص و خصائل، خود را مزیّن
کنند که آن هم از مکارم اخلاق است. وقتی انسان به زمین، هبوط کرد، طبعاً یک هدایت و هادی درونی است که عقل
است، البته اگر عقل بما هو عقل بماند - که چگونگی آن را بیان می&zwnj;کنیم - و یکی هم هادیان بیرونی هستند که
حضرات انبیاء عظام، ائمّه هدی و تالی&zwnj;تلوان معصوم، اولیاء خدا، ابرار و نیکان عالم می&zwnj;باشند تا انسان را به

خدا، متّصل کنند.

و خصائص  آن  به  را  خود  انسان،  که  این  به  إلاّ  نمی&zwnj;گردد،  میسور  این&zwnj;ها  همه&zwnj;ی  ا  امّ
خصال&zwnj;های نیک و مکارم اخلاق، حتماً وادار کند تا هم هدایت درونی و هم هدایت بیرونی، اثرش را بگذارد. لا شک
و لا ریب که پیامبر عظیم&zwnj;الشّأن در باب هدایت، کم نگذاشت، تا جایی که پروردگار عالم بیان فرمود: &laquo;لَعَلَّکَ
باخِعٌ نَفْسَکَ أَلاَّ یَکُونُوا مُؤْمِنین&raquo;، حبیب من، بس است، تو داری خودت را به هلاکت می&zwnj;اندازی که چرا

این&zwnj;ها ایمان نمی&zwnj;آورند.

پیامبر تمام کارها را انجام داد، سؤال این است: چرا بعضی&zwnj;ها با این که خورشید رسالت، مستقیم بر وجود
آن&zwnj;ها می&zwnj;تابید، آن&zwnj;ها هدایت را نپذیرفتند و به ضلالت و گمراهی افتادند و بیچاره شدند؟

جواب این است: خود را به مکارم اخلاق و آن چیزی که حلقه&zwnj;ی وصل بین بندگان خدا و خدا می&zwnj;شود،
مزیّن نکردند و إلاّ انبیاء عظام، حضرات معصومین، بشیر و نذیر هستند. آن که می&zwnj;تواند اتّصال را ایجاد کند، عمل

خود انسان است.

حلقه&zwnj;ی وصل میان بندگان و خداوند

این روایت شریفه که در تنبیه&zwnj;الخواطر وجود دارد، بسیار عالی است که پیغمبر اکرم، حضرت محمّد مصطفی(صلّی
اللّه علیه و آله و سلّم) می&zwnj;فرمایند: &laquo;جَعَلَ&rlm; اللَّهُ&rlm; سُبْحَانَهُ&rlm; مَکَارِمَ&rlm; الْأَخْلَاقِ صِلَةً بَیْنَهُ وَ
بَیْنَ عِبَادِهِ&raquo;، (جعل است، یعنی قرارداد دائمی است؛ یعنی راه، جز این نیست) خداوند سبحان مکارم اخلاق و

فضائل اخلاقی را وسیله&zwnj;ی ارتباط میان خودش و بندگانش قرار داد - چقدر زیباست! -

آنچه که حلقه&zwnj;ی وصل میان بندگان خدا و پروردگار عالم است، مکارم اخلاق است. برای همین است که فرمودند:
.;raquo&الخُلقُ وِعاءُ الدّین;laquo& :و یا فرمودند ;raquo&تخلّقوا بأخلاق اللّه;laquo&

حضرت در ادامه می&zwnj;فرمایند: &laquo;فَحَسْبُ أَحَدِکُمْ أَنْ یَتَمَسَّکَ بِخُلُقٍ مُتَّصِلٍ بِاللَّهِ &raquo;، پس به تحقیق برای
هر یک از شما (فرقی نمی&zwnj;کند، زن باشد، مرد باشد، پیر باشد، جوان باشد، باسواد، بی&zwnj;سواد، تحصیلات
عالیّه و ...) کافی است که دست به یکی از مکارم اخلاق بزند که او را به خدا پیوند دهد و اتّصال به پروردگار عالم پیدا

کند.

عقل، در درون هادی است، انبیاء و ائمّه، در بیرون، هادی هستند و بشیراً و نذیراً می&zwnj;باشند؛ امّا آنچه عامل وصل

5 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/177536/


انسان به پروردگار عالم است که جدّی عبدالله و بنده&zwnj;ی خدا شود؛ مکارم اخلاق است. لذا اصلاً خداوند این
می&zwnj;فرمایند: لذا  است،  دائمی  قراداد  جعل،  کردیم:  بیان  داد.  قرار   ;raquo&جعل;laquo& را  مطلب 
&laquo;جَعَلَ&rlm; اللَّهُ&rlm; سُبْحَانَهُ&rlm; مَکَارِمَ&rlm; الْأَخْلَاقِ صِلَةً بَیْنَهُ وَ بَیْنَ عِبَادِهِ&raquo;، خدا حلقه&zwnj;ی
واسطه، رشد این  به  داشت،  اخلاق  مکارم  اگر کسی،  داد.  قرار  اخلاق  مکارم  را  بندگانش  و  میان خودش  وصل 

می&zwnj;کند و به پروردگار عالم، متّصل می&zwnj;شود.

نفرمودند: &laquo;جَعَلَ&rlm; اللَّهُ&rlm; سُبْحَانَهُ علم&raquo;، گرچه می&zwnj;دانید چقدر از علم، در مباحث اسلام و
قرآن بیان شده و فرمودند: &laquo;هَلْ یَسْتَوِی الَّذینَ یَعْلَمُونَ وَ الَّذینَ لا یَعْلَمُون&raquo;، یا این که فرمودند:&laquo;وَ
الَّذینَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجات&raquo; و ... . دیگر بالاتر از این نیست که در اسلام، چیزی به نام فارغ&zwnj;التّحصیلی نداریم،
&laquo;اطلبوا العلم من المهد الی اللحد&raquo;. ولی می&zwnj;فرمایند: این علم، باعث نیست. آنچه که باعث اتّصال

انسان و پروردگار عالم می&zwnj;شود، مکارم اخلاق است.

لذا می&zwnj;فرمایند: اگر کسی خود را به مکارم اخلاق، مزیّن کند، همین مطلب باعث اتّصال او به خداوند تبارک و
تعالی خواهد شد. پس مکارم اخلاق، واقعاً مهم است و هر چه راجع به اخلاق، حرف بزنیم، کم است.

پس نبوی،  روایت  این  به  توجّه  با  انسان،  ای  فرمودند:  عالی  بسیار  تعبیری  در  خدا  اولیاء  و  بزرگان  از  بعضی 
می&zwnj;توانی قرب الی الله را به دست بیاوری، &laquo;جَعَلَ&rlm; اللَّهُ&rlm; سُبْحَانَهُ&rlm; مَکَارِمَ&rlm; الْأَخْلَاقِ
صِلَةً بَیْنَهُ وَ بَیْنَ عِبَادِهِ فَحَسْبُ أَحَدِکُمْ أَنْ یَتَمَسَّکَ بِخُلُقٍ مُتَّصِلٍ بِاللَّهِ &raquo;. آنچه عامل اتّصال به خداست، علم
نیست، حتّی هادی بیرونی هم نیست، او بشیر و نذیر است، آنچه عامل اتّصال بین انسان و خداست، مکارم اخلاق

است.

لذا در صورت مزیّن شدن به مکارم اخلاق، قرب الی الله حاصل می&zwnj;شود. در حالی که اگر هزار کتاب بخواند و
مکارم اخلاق بداند، امّا به مکارم اخلاق مزیّن نشود، قرب الی الله به وجود نمی&zwnj;آید. این همه در عباداتمان قصد
قربت می&zwnj;کنیم و مثلاً می&zwnj;گوییم: سه رکعت نماز مغرب می&zwnj;خوانم قربة الی الله، حالا چه در ذهن
بگوییم، چه به لسان؛ همه مطالب تکلیفیّه الهی را قربة الی الله انجام می&zwnj;دهیم، صیام، زکات، خمس، انفاق و
... قربة الی الله انجام می&zwnj;دهیم. امّا می&zwnj;فرمایند: این قربة الی الله و حلقه&zwnj;ی وصل بین انسان و

پروردگار عالم، زمانی به وجود می&zwnj;آید که انسان به مکارم اخلاق مزیّن شود.

به تعبیر دیگر که اولیاء خدا می&zwnj;فرمایند، این است: ای انسان، این&zwnj;ها در درون تو موجود است، منتها باید
همّت کنی و این مکارم اخلاق را داشته باشی. اگر هم به ظاهر در درون تو وجود نداشت، اکتساب آن هم برای تو محال

نیست و می&zwnj;توانی به این فضائل دست بیابی که اگر این&zwnj;طور شد، آن موقع برنده&zwnj;ای.

طلب مکارم اخلاق، حتّی در صورت عدم وجود بهشت و جهنّم!

لذا مکارم اخلاق آن&zwnj;قدر مهم است که خود این، قرب می&zwnj;آورد، نه عبادت به واسطه&zwnj;ی ترس از جهنّم
الغالب، اسدالله  مولی&zwnj;الموالی،  که  آمده  الوسائل  مستدرک  دوم  جلد  در  بهشت.  به  طمع  و 
علی&zwnj;بن&zwnj;أبی&zwnj;طالب(صلوات اللّه و سلامه علیه) می&zwnj;فرمایند: &laquo;لَوْ کُنَّا لَا نَرْجُو جَنَّةً وَ لَا
نَخْشَی نَاراً وَ لَا ثَوَاباً وَ لَا عِقَاباً لَکَانَ یَنْبَغِی لَنَا أَنْ نَطْلُبَ مَکَارِمَ الْأَخْلَاقِ&raquo;، اگر ما امید و ایمانی به بهشت نداشتیم
و هیچ موقع هم از جهنّم و آتش، ترسی نداشتیم؛ گویی نه بهشتی وجود دارد و نه جهنّمی - گرچه هست و در قرآن و
روایات هم اشاره شده است - و ثواب و عقابی هم وجود نداشت؛ اصلاً شایسته بود خودمان، مکارم اخلاق را طلب

کنیم. چرا؟

حضرت در ادامه می&zwnj;فرمایند: &laquo;فَإِنَّهَا مِمَّا تَدُلُّ عَلَی سَبِیلِ النَّجَاح&rlm;&raquo;، چون اصلاً خود این، باعث
نجات و موفّقیّت برای انسان است. نجح در مورد کسب موفّقیّت، پیروزی و نجات به کار می&zwnj;رود، یک تیر و سه

نشان: نجات توأم با پیروزی و موفّقیّت.

ذیل این مطلب، برخی از بزرگان بیان کردند: حالا &laquo;نجح&raquo;؛ یعنی این نجات، موفّقیّت و پیروزی چیست؟
منظور اتّصال انسان به خالق است. وقتی کسی به خالق، متّصل شد؛ دیگرهمه چیز دارد، چیست که در ید او نباشد؟!

جدّی اگر انسان، الهی شد، می&zwnj;فهمد این که بازیچه&zwnj;گران، بیان می&zwnj;کنند: عالم، بازیچه است،

5 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



صحیح نیست و اتّفاقاً دنیا، دنیای حسنه است، می&zwnj;فهمد که دنیا در اختیار اوست، نه او در اختیار دنیا.

این، در حالی است که مع&zwnj;الأسف ما متعلّق به دنیا شدیم، به ظاهر خانه داریم، ماشین داریم و ...، امّا در اصل،
ما متعلّق به آن&zwnj;ها شدیم، نه آن&zwnj;ها متعلّق به ما. آن که دنیا، متعلّق به او شود، حرّ، موفّق و پیروز است.
چون اتّصال به پروردگار عالم، خلیفة&zwnj;اللّهی می&zwnj;آورد. وقتی انسان، خلیفة&zwnj;الله شد، همه&zwnj;ی
عالم در ید قدرت اوست. در دنیا نمی&zwnj;دود و اصلاً برایش خنده&zwnj;دار می&zwnj;شود که یک عمر بدود تا مثلاً
باشد. موقع ... داشته  و  ریاست  نقلیّه، فلان  یا کمتر، فلان وسیله  بیش&zwnj;تر  یک خانه&zwnj;ی صد متری، 

بهره&zwnj;برداری هم در کبر سن است، ناگهان بانگی برآمد، خواجه مرد.

روایتی هست که بیان می&zwnj;کند: اتّفاقاً گاهی برای آن&zwnj;هایی که ریاست دارند، در نهایت غم عجیبی در دل
آن&zwnj;ها می&zwnj;افتد که آن شادی و فرح ریاست و ... را از دل او بیرون می&zwnj;آورد؛ به تعبیر عامیانه زهر مار
و تشنه دریا می&zwnj;برد  تا لب  را بچشد،  آن  اجازه نمی&zwnj;دهد که شیرینی  دنیا  اصلاً  او می&zwnj;کند. 
می&zwnj;آورد. حبّ به ریاست، او را این&zwnj;طور گرفتار می&zwnj;کند. وقتی به حقّ یا ناحقّ، این ریاست را از او
می&zwnj;گیرند، این کنده شدن از مقام و ریاست، برای او سخت است، به در و دیوار می&zwnj;زند که چرا از دست
داد؟! لذا گاهی حاضر است تن به ذلّت و خواری بدهد و &laquo;بله، قربان&raquo; بگوید، ولی ریاست او را نگیرند که
آخر هم از او می&zwnj;گیرند. لذا می&zwnj;فرمایند: نهایت ریاست، گرفتاری و اذیّت شدن هست، این&zwnj;طور
نیست که دنیا به او سواری بدهد. مانند اسب سرکشی می&zwnj;ماند که راکبی را به این سو و آن سو می&zwnj;برد

و در آخر هم با سر بر زمین می&zwnj;زند.

مکارم ده&zwnj;گانه&zwnj;ی اخلاق

لذا انسان باید حتماً خود را به مکارم اخلاق مزیّن کند. پیامبر اکرم، محمّد مصطفی(صلّی اللّه علیه و آله و سلّم) بیان
فرمودند: حالا که حلقه&zwnj;ی وصل میان خدا و بنده، مکارم اخلاق است؛ پس شما هم خودتان را ولو به یک مکارم

اخلاق، متخلّق کنید. در درونتان هست و قوّت و قدرتش را دارید، تازه اگر در وجودتان هم نباشد، قدرت اکتساب دارید.

;rlm&ُالْمَکَارِم;laquo& :فرمایند;zwnj&در خصال شیخ صدوق، حضرت صادق القول و الفعل، امام جعفر صادق می
عَشْرٌ&raquo;، مکارم اخلاق، ده مورد است. &laquo;فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَکُونَ فِیکَ فَلْتَکُنْ&raquo;، اگر می&zwnj;توانی

آن&zwnj;ها را داشته باشی، حتماً داشته باش. چرا؟

حضرت در ادامه می&zwnj;فرمایند: &laquo;فَإِنَّهَا تَکُونُ فِی الرَّجُلِ وَ لَا تَکُونُ فِی وَلَدِهِ&raquo;، برای این که گاهی در یک
انسان هست، در فرزندش وجود ندارد، ولی او می&zwnj;تواند برای اکتسابش پیش برود.

&laquo; وَ تَکُونُ فِی وَلَدِهِ وَ لَا تَکُونُ فِی أَبِیهِ&raquo;، گاه در یک فرزند وجود دارد، امّا در خود پدر وجود ندارد. &laquo;وَ
تَکُونُ فِی الْعَبْدِ وَ لَا تَکُونُ فِی الْحُرِّ&raquo;، حتّی گاهی در عبد وجود دارد، ولی در کسی که حر، آزاده و رئیس و چنین

است، وجود ندارد.

۱. حرّ بودن، پایمردی و بیان آزادانه مطالب حقّ

تصوّر ما  گاهی  است.   ;raquo&ِبَأْس الْ &laquo;صِدْقُ  بیان می&zwnj;کنند،  اخلاق  مکارم  از  که  هم  چیزی  اوّل 
می&zwnj;کنیم مکارم اخلاق فقط و فقط در این است که سرش را پایین بیاندازد، آرام برود، بیاید و لبخندی بر لب داشته
باشد و ... . البته تمام این&zwnj;ها از محاسن است و شکی در آن، نیست. امّا حضرت در اوّلین مورد از این ده مکارم

اخلاق و خوی کریمانه، &laquo;صِدْقُ الْبَأْسِ&raquo;یعنی پایمردی در راه خدا را بیان می&zwnj;فرمایند.

&laquo;صِدْقُ الْبَأْسِ&raquo; یعنی انسان بایستد، حرف حقّ را بگوید، در راه خدا سخن بگوید و نگران چیز دیگری
نباشد، نترسد از این که به او تندرو بگویند و ... . البته باید مراقب باشد که حرف&zwnj;هایش فقط برای خدا باشد، در
آن صورت دیگر نترسد از این که بگویند: او، اخلاقی نیست. برای خدا و دین، پایداری کند و بایستد. حرّ و آزاد باشد. شاید
برای همین است که در همین روایت هم بیان فرمودند: &laquo;وَ تَکُونُ فِی الْعَبْدِ وَ لَا تَکُونُ فِی الْحُرِّ&raquo;. لذا باید در

این دنیا، حرّ باشد.

من بارها بیان کردم که انسان در دنیا، عبد است، منتها یا عبد نفس است و یا عبد شیطان. اگر عبد نفس و عبد شیطان

5 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



شد، از یک جهت، از طرف خدا، حرّ است، ولی بیچاره است. امّا اگر کسی عبد خدا شد، در دنیا، حرّ و آزاداندیش است.
آن کسی که می&zwnj;گوید: من بندگی خدا را نمی&zwnj;کنم و اصلاً هیچ چیزی را قبول ندارم، خودش خبر ندارد، ولو
بنده&zwnj;ی پروردگار عالم نباشد، ولی بنده&zwnj;ی نفسش و یا شیطان هست. در عالم، کسی نیست که بنده
نباشد. همه، بنده هستند، منتها یک موقع انسان، بنده&zwnj;ی خدا می&zwnj;شود و یک موقع هم بنده&zwnj;ی

نفس!

لذا عبد خداوند که در او، اوّلین خصلت مکارم اخلاق، یعنی &laquo;صِدْقُ الْبَأْسِ&raquo; وجود دارد، در دنیا، حرّ و
را به راحتی می&zwnj;گوید و نگران نیست. در جوانمرد می&zwnj;شود، در راه دین، می&zwnj;ایستد، مطالب 
مناظرات، نگران نیست که بگویند: تند است و اخلاقی نیست و ...، اتّفاقاً باید ایستاد و بیان کرد. حکم اسلام، این است.
بعضی از مواقع، مشاورین به انسان، بد مشورت می&zwnj;دهند. آن&zwnj;هایی که به دنبال دنیا هستند، به ظاهر
می&zwnj;خواهند انسان را از حمله&zwnj;ی طرف مقابل، مصون بدارند و او را بد راهنمایی می&zwnj;کنند. در حالی
که باید حرّ بود و خصوصیّت &laquo;صِدْقُ الْبَأْسِ&raquo; داشت و خصوصاً در مقابل کسانی که می&zwnj;خواهند دین
را نابود کنند و نظام مهدوی را از بین ببرند؛ آزادانه مطالبش را بیان کند و چیزی جز خدا برایش مهم نباشد. لذا برای چنین
فردی که برای خدا جلو آمده، دیگر رأی آوردن یا نیاوردن مهم نیست، اگر برای خداست، انسان، جلو آمده است، حالا

می&zwnj;خواهد اصلاً یک رأی هم نیاورد و یا این که میلیون&zwnj;ها میلیون رأی بیاورد.

طبعاً افرادی که از نیروهای ولایی آمدند، همین&zwnj;طور هستند. آن&zwnj;ها برای خدا جلو آمدند، حالا چه یک رأی
به آن&zwnj;ها بدهند، چه میلیون&zwnj;ها رأی، باید حرفشان را بزنند. اگر مشاورین بگویند: سکوت کنید و اخلاق را
رعایت کنید تا به تو حمله نکنند، بد مشورت می&zwnj;دهند و دارند دنیایی فکر می&zwnj;کنند. درد ما این است که
الهی فکر نمی&zwnj;کنیم و فکرمان، دنیایی است. اگر برای خداست، بی&zwnj;ادبی و بی&zwnj;حیایی نکند، امّا
تمام مطلب را تبیین و تشریح کند و دروغ&zwnj;هایی را که بیان کردند، بگوید و نهراسد. برای خدا، آن کسانی را که
می&zwnj;خواهند کشور امیرالمؤمنین و امام زمان را بر زمین بزنند، اخلاق را از بین بردند، علن دروغ می&zwnj;گویند و

به راحتی دفاع از دروغ می&zwnj;کنند، رسوا کند.

بحث من، اخلاق است، سیاسی نیست، گرچه سیاست ما عین دیانت ماست، امّا می&zwnj;خواهم بگویم: یک موقع
اشتباه نشود و فکر نکنیم مکارم اخلاق این است که سرمان را زمین بیاندازیم و آهسته برویم و بیاییم و فقط لبخندی بر

لب داشته باشیم و ... . برای خدا سخن گفتن &laquo;صِدْقُ الْبَأْسِ&raquo;، مکارم اخلاق است.

۲. راستگویی

در ادامه&zwnj;ی مکارم ده&zwnj;گانه&zwnj;ی اخلاق، &laquo;صِدْقُ اللِّسَانِ&raquo; را مطرح می&zwnj;کنند. یعنی
راست بگوید و بیهوده و بی&zwnj;جهت صحبت نکند و فقط آنچه را حقّ است، بگوید و اضافه و کم نکند. چون گاهی ما
مع&zwnj;الأسف عادت داریم که وقتی با کسی، بد می&zwnj;شویم، دیگر هر چه بدی می&zwnj;بینیم، به او نسبت
می&zwnj;دهیم. اگر ما در مباحث اعتقادی و روش و عملکرد نسبت به عدّه&zwnj;ای ایراداتی را وارد می&zwnj;دانیم،

دیگر بنا نیست که هر چه می&zwnj;بینیم به آن&zwnj;ها نسبت دهیم.

۳. ادای امانت

الْأَمَانَةِ&raquo;. همان&zwnj;طور که امام&zwnj;المسلمین أَدَاءُ  در مورد سوم هم می&zwnj;فرمایند: &laquo;وَ 
فرمودند: در انتخاب باید دقّت شود تا این امانت را به اهلش بسپاریم و إلاّ این امانت را به که سپردیم؟! با این نظام چه
کردند؟! با این مردم چه کردند که کارگر بیچاره صدایش درمی&zwnj;آید و تازه او را تهدید هم می&zwnj;کنند؟! چه کردند

که کارخانه&zwnj;ها تعطیل شد؟! و ... .

۴. صله&zwnj;ی ارحام

امام جعفر است. حضرت  ارحام  دور هم هستیم، صله  که  مطالبی  البته همین   .;raquo&َِحِم الرّ صِلَةُ  &laquo;وَ 
صادق(صلوات اللّه و سلامه علیه) در یک حدیثی بسیار عالی و متقن و صحیح می&zwnj;فرمایند: &laquo;نحن صلة
الارحام&raquo;، اصل صله&zwnj;ی ارحام، ما هستیم. لذا ما محبّین اهل&zwnj;بیت هم که دور هم هستیم و مطالب
اهل&zwnj;بیت را بیان می&zwnj;کنیم، صله&zwnj;ی ارحام انجام می&zwnj;دهیم. البته بلاشک، آن صله&zwnj;ی

ارحام هم که انسان به دیدار پدر، مادر، نزدیکان و خویشان خود برود هم هست.

5 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



حیا؛ رأس مکارم اخلاق

موارد دیگری را هم حضرت می&zwnj;فرمایند (&laquo;وَ إِقْرَاءُ الضَّیْفِ، وَ إِطْعَامُ السَّائِلِ،وَ الْمُکَافَأَةُ عَلَی الصَّنَائِعِ،وَ التَّذَمُّمُ
لِلْجَارِ، وَ التَّذَمُّمُ لِلصَّاحِبِ &raquo;) که إن&zwnj;شاءالله در زمان دیگری بیان خواهم کرد. امّا در انتها می&zwnj;فرمایند:

&laquo;وَ رَأْسُهُنَّ الْحَیَاء&raquo;، رأس این موارد، حیاست.

این که حضرت امام&zwnj;المسلمین قضیّه دوقطبی شدن را بیان فرمودند، برای این بود که سبب می&zwnj;شد
بی&zwnj;حیایی به وجود بیاید. در همین مناظرات دیدید که وقتی مطلبی را به آن&zwnj;ها گفتند، چگونه تند شدند.
البته باید بگویند و ادامه هم باید بدهند و آن بزرگوار دیگر هم باید مطالب را بیان بفرمایند، امّا با آرامش بیان کنند که اتّفاقاً
آن&zwnj;ها با آرامش این&zwnj;ها، به چالش کشیده می&zwnj;شوند. امّا اگر شخص دیگری می&zwnj;آمد، یک
موقع بی&zwnj;حیایی به وجود می&zwnj;آمد و به هر حال حرف&zwnj;هایی زده می&zwnj;شد که مناسب نبود.
برای همین است که جلوی این قضیّه گرفته شد و إلاّ حضرت امام&zwnj;المسلمین، نمی&zwnj;دانستند که چند نفر
ایشان شد؟!   ... و  قطبی  چهار  و  قطبی  سه  که  حالا  می&zwnj;گویند:  عدّه  یک  که  می&zwnj;شوند  کاندید 
می&zwnj;دانستند که اتّفاقاتی می&zwnj;افتد و شاید یک عدّه وسط خیابان می&zwnj;آمدند و حتّی عدّه&zwnj;ای از
متدیّنین هم می&zwnj;آمدند که باید آن&zwnj;ها را توجیه می&zwnj;کردیم که مراقب باشید دین و نظام در خطر
را هم پایمان  تا جلوی  . ما بعضاً   ... تو مو می&zwnj;بینی و من پیچش مو  باید به آن&zwnj;ها گفت:  لذا  است. 

نمی&zwnj;بینیم، امّا معظّمٌ&zwnj;له مطالب را به خوبی می&zwnj;بینند.

مردان الهی، از سقوط دیگران خوشحال نمی&zwnj;شوند!

ناراحت بروند و خودش  بین  از  ندارد که دیگران  به مکارم اخلاق، مزیّن کرد، اصلاً دوست  را  اگر کسی خودش  لذا 
می&zwnj;شود. امام&zwnj;المسلمین خودشان برای این افرادی که مع&zwnj;الأسف سران فتنه شدند، خیلی ناراحت
بود. بیان کردم که خداوند به خود پیامبر می&zwnj;فرماید: &laquo;لَعَلَّکَ باخِعٌ نَفْسَکَ أَلاَّ یَکُونُوا مُؤْمِنین&raquo;، بس
است، داری خودت را به هلاکت می&zwnj;اندازی. لذا اصلاً خصوصیّت کسانی که الهی هستند، این است: دلشان
برای ما  بگیرند.  را  او  دست  می&zwnj;خواهند  هم  آخر  تا  و  گمراه شود  هم  فرد  یک  حتّی  نمی&zwnj;خواهد 
بعضی&zwnj;ها متأسّفیم که آقا تا آخر هم می&zwnj;خواستند دستشان را بگیرند و حتّی به عنوان برادر مؤمن خطاب
می&zwnj;کنند، امّا نخواستند. لذا الآن هم دیر نشده، مراقب باشید، دیگران را تهییج نکنید که اگر رأی دادیم، یا سفید
می&zwnj;اندازیم، یا فلان اسم را می&zwnj;نویسیم و می&zwnj;گوییم: به نام فلانی بخوانند. حال خود را خراب نکنید.

حال اولیاء و خوبان عالم، این است. دلشان نمی&zwnj;خواهد کسی منحرف شود و سقوط کند. روایت داریم که اگر
کسی از سقوط دیگری خوشحال شود، رگه&zwnj;ای از نفاق در وجود او هست. امام راحل عظیم&zwnj;الشّأنمان،
مدام دارند.  نگاه  را  او  می&zwnj;خواستند  بود،  طوری  هر  و  کند  بنی&zwnj;صدر سقوط  نمی&zwnj;خواستند 
می&zwnj;رفتند شکایت می&zwnj;کردند، می&zwnj;دیدند که امام می&zwnj;فرمودند: بروید و با ایشان همکاری
کنید. تعجّب کرده بودند که ما مدام از او مدرک می&zwnj;آوریم امّا امام این&zwnj;گونه می&zwnj;فرمایند! لذا امام

نمی&zwnj;خواستند او سقوط کند. اصلاً خصوصیّت مردان الهی، این است.

فکر افراد دنیوی این&zwnj;گونه است که مثلاً رقیبی را از بین می&zwnj;بریم، یا الحمدلله که این هم رفت و ... . امّا
والله اولیاء خدا در دل شب گریه می&zwnj;کنند که این&zwnj;ها هدایت شوند و برگردند. برای بنده یقینی است که

حضرت امام، برای سران فتنه در دل شب گریه می&zwnj;کرد که این&zwnj;ها هدایت شوند. امّا نخواستند و نشدند.

مردان الهی اصلاً از سقوط کسی خوششان نمی&zwnj;آید. اسلام، از سلم است و آن&zwnj;ها می&zwnj;خواهند
عالم، عالم سلم،خوبی&zwnj;ها و مکارم باشد، نه عالم پلیدی&zwnj;ها، پلشتی&zwnj;ها و زشتی&zwnj;ها.

آن&zwnj;ها از این افکار و اعمال، بری هستند.

در این جلسه می&zwnj;خواستم بیان کنم که اگر می&zwnj;خواهیم به قرب الهی برسیم، راهش مکارم اخلاق است.
حالا إن&zwnj;شاءالله در جلسه&zwnj;ی بعد، به بحث رذائل و فضائلی که متعلّق به قوّه&zwnj;ی غضب هست و راه
علاجش وارد می&zwnj;شویم و روایات شریفه، مطالب اولیاء خدا و داستان&zwnj;های راستان در این مورد را به فضل و

کرم الهی بیان خواهیم کرد.

5 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



اتّصال به خاتم&zwnj;الاوصیاء در ماه خاتم&zwnj;الانبیاء

یکی از کسانی که دلش نمی&zwnj;خواهد حتّی وهابی ملعون - که بازوی یهود است - به بدبختی و ضلالتی که الآن
در آن، گرفتار است؛ گرفتار باشد و دوست دارد نجات پیدا کند؛ آقا جانمان، حضرت حجّت(روحی له الفداء و عجّل اللّه

تعالی فرجه الشّریف) است. لذا من و تو بهتر باید به آقا جانمان توسّل داشته باشیم.

این ماه، به عنوان ماه پیامبر است، در حالی که نه ولادت پیامبر عظیم&zwnj;الشّأن (۱۷ربیع&zwnj;الاوّل) در این ماه
است، نه رحلت و یا به تعبیری شهادتشان (۲۸ صفرالمظفّر) و نه مبعثشان (zwnj& ۲۷;لمرجّب)، نه آغاز هجرتشان(اوّل

ربیع&zwnj;الاوّل). پس چرا ماه پیامبر است؟!

;raquo&محمّد;laquo& الاوصیاء در این ماه است که هر دو;zwnj&الانبیاء بودند و ولادت خاتم;zwnj&چون ایشان، خاتم
.;raquo&اسمه کاسمی;laquo& :باشند. پیامبر فرمودند;zwnj&نیز می

لذا عزیزان اتّصال به آقا جان داشته باشیم و این اتّصال را جدّی بگیریم. بارها بیان کردم: هر ساعت حداقل یک دعای
سلامتی برای آقا جان بخوانیم.

یکی هم شب&zwnj;ها، آخر شب، هر شب، دو، سه دقیقه با آقا جان حرف بزنیم. موقعی که مسواک زدید و وضو
گرفتید و برق&zwnj;ها خاموش شد - که خوبست انسان دائم الوضو باشد، &laquo;الوضوء نور&raquo;. فرمودند:

دائم&zwnj;الوضو بودن، فقر را هم از بین می&zwnj;برد - دقایقی با آقا جان حرف بزنید و عرض حال بدارید.

اگر این خلوت شبانه با آقا جان، هر شب باشد و منقطع نشود و مانند حلقه&zwnj;های زنجیر باشد، به یک سال
نمی&zwnj;رسد که خودش تغییر حالاتش را متوجّه می&zwnj;شود. حداقل این است که وقتی به من و تو اجازه دادند -
چون همین که انسان بتواند با آقا جان حرف بزند، رزق و روزی معنوی است &laquo;بیمنه رزق الوری&raquo; - معلوم
است که او را دوست دارند. لذا اگر هیچ چیزی هم به انسان ندهند و به ظاهر حال انسان هم تغییر نکند، همین که به او
اجازه دادند بس است؛ چون اگر به خود انسان باشد فراموش می&zwnj;کند، امّا پشت صحنه چیز دیگری است که لطف

آن آقا به من و توست.

پس با آقا، صحبت کنیم. این شب&zwnj;ها هم عیدی بخواهیم. بگوییم: ای آقا جان، به این اعیادی که هست، کاری کن
ما آدم شویم، درست شویم، در خط باشیم، سرباز شما باشیم. إن&zwnj;شاءالله ظهور در عمر ناقابل ما باشد و بتوانیم
الهی، اخلاق  به  متخلّق  واقعاً  و  باشیم  حقیقی  معنای  به  اخلاقی  نکنیم.  گناه  و  باشیم  خوب  بنده&zwnj;ی 

همان&zwnj;گونه که شما و خداوند می&zwnj;خواهد، باشیم. نه آنچه که نفس دون می&zwnj;خواهد.

از آقا بخواهیم، آقا کریم است &laquo;و سجیتکم الکرم&raquo;. خیلی کریم است، بیش از آنچه من و تو تصوّر کنیم،
کریم است.

آقا جان، شما امام زمان ما هستی، این اعیاد را تبریک می&zwnj;گوییم، به ما عیدی بدهید که عیدی ما بندگی خدا و
آدم شدن باشد. ما تو را می&zwnj;خواهیم.

خدا کند انسان هر جا که هست، می&zwnj;نشیند، بلند می&zwnj;شود، حرف می&zwnj;زند و ...، به یاد آقا جان
باشد. بزرگانی بودند که آن&zwnj;ها را مفت از دست دادیم و این&zwnj;گونه بودند. ابوالعرفا، آیت&zwnj;الله العظمی
ادیب می&zwnj;خواستند به من یاد بدهند - که مع&zwnj;الأسف چیزی هم نشدیم - لذا اذن دادند و من شنیدم که

قلب ایشان، مدام یا مهدی می&zwnj;گوید. اگر انسان، این&zwnj;طور شود، چقدر خوب است!

5 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


