
شنبه 09 اردیبهشت 1396 - 09:15

درس اخلاق آیت الله رشاد؛ عقل آلوده، قادر به دریافت معرفت نیست/ مراحل وجودی اهل
بیت(ع)

آیت الله رشاد گفت: تنها پاکان دریافت قرآنی دارند. عقل پاک معرفت پاک را دریافت میکند. عقل آلوده قادر به دریافت

آن نیست. نفس گرفتار معصیت نمیتواند حقایق را تلقی کند.

آیت الله رشاد گفت: تنها پاکان دریافت قرآنی دارند. عقل پاک معرفت پاک را دریافت می&zwnj;کند. عقل آلوده قادر به
دریافت آن نیست. نفس گرفتار معصیت نمی&zwnj;تواند حقایق را تلقی کند.

به گزارش خبرنگار مهر، متن زیر مشروح درس اخلاق آیت الله رشاد در تاریخ ۳۰ فروردین ماه است که در ادامه می
خوانید؛

ایام و اعیاد ماه رجب و خاصه مبعث را خدمتتان تبریک عرض می&zwnj;کنم. ان&zwnj;شاءالله که همه ما از فیوضات این
ماه و نفحاتی که در این ماه می&zwnj;ورزد برخوردار باشید. حتماً شما موفق هستید. به تهجد و روزه&zwnj;داری در
این ماه توجه دارید از اعمال و ادعیه این ماه بهره&zwnj;مند می&zwnj;شوید. امید که از باقیمانده فرصت این ماه عظیم

و عزیز بیشتر استفاده کنیم.

در این جلسه به مناسبت این ایام می&zwnj;خواهم به بحثی را که چندی پیش در مدرسه محمدیه مطرح کردم، تکمیل
کنم. ماه رجب امتیازاتی دارد که آن را از دیگر ماه&zwnj;ها برجسته می&zwnj;کند. در این ماه مبارک، وحی و ولایت با
هم گره خورده است. از سویی موالید ائمه معصومین علیهم&zwnj;السلام روی داده است و در حدیثی دیگر آمده است
که بیست و هفتم رجب نزول وحی اتفاق افتاده است. در مدرسه محمدیه یک ضلع بحث را که مربوط به ولایت، انسان
کامل و تجلی الهی در خلقت می&zwnj;شود عرض کردم. این بار چون در آستانه بیست و هفتم رجب و نزول وحی
هستیم، قصد دارم آن زاویه مربوط به تجلی معرفتی حق تعالی را عرض کنم. لاجرم ممکن است بعضی مطالب قدیمی

تکرارشوند.

آنچه را می&zwnj;خواهم مطرح کنم یک نظریه و مطلب کلانی است که به توفیق الهی بحث خواهم کرد. گرچه
پیش&zwnj;تر هم در قالب نظریه معرفت&zwnj;شناسی واقع&zwnj;گرایی دینی در کتاب علم دینی و در فصلی از آن
کتاب آورده&zwnj;ام و این نظریه معرفت&zwnj;شناسی، مبنای معرفت شناختی و معرفت&zwnj;شناختانه&rlm;ی
نظریه ابتناء هم هست. طرح بحث امروز من، در زاویه وحی است که ماهیت وحی را تبیین می&zwnj;کند و اینکه وحی
چیست؟ مرحوم علامه طباطبایی، رساله&zwnj;ای به نام "وحی یا شعور مرموز" دارند. به این معنا که وحی یک نوع
شعور است، اما به&zwnj;درستی ماهیت وحی را مشخص نمی&zwnj;کند. کسی هم نمی&zwnj;تواند وحی را
تقریر بنده  که  به شیوه&zwnj;ای  ولی  است.  عادی  انسان  یک  فهم  از  فراتر  بسا  کند.  بیان  که هست  آنچنان 

می&zwnj;کنم، تصور می&zwnj;کنم تا حدی وحی را قابل فهم می&zwnj;کند.

معرفت همچون خلقت، صادرالهی است

خداوند متعال دو مجلا و جلوه &rlm;گاه دارد. حضرت حق در دو عالم تجلی کرده است؛ یکی عالم خلقت است و دیگری
عالم معرفت. هر دو عالم، تجلی الهی هستند. خداوند متعال یک&zwnj;بار در قالب تکوین و یک بار دیگر در قالب تعریف و
معرفت تجلی می&zwnj;کند. به تعریف روان&zwnj;تر، مبدأ خلقت و معرفت، ساحت الهی است. یعنی هیچ وجود و
ایجادی روی نمی&zwnj;دهد، مگر آنکه از محضر الهی صادر &zwnj;شود. این را بسیاری گفته&zwnj;اند. هم خلقت و
هم معرفت تجلی اسماء و صفات الهی است. این دومی ابداع بنده است که مبنای نظریه معرفت&zwnj;شناسی
واقع&zwnj;گرایی دینی است. علم هم وجود است و چون مبدأ وجود یعنی وجود بحت، وجود خود قدس الهی است،
پس کس دیگری نمی&zwnj;تواند موجد این وجود (معرفت) باشد. همان&zwnj;طور که کسی نمی&zwnj;تواند چیزی را
خلق کند، چون ایجاد به دست خداست. علم هم از. نوع و سنخ وجود است و به نظر ما مساوی با وجود است. لذا علم
هم جز به اراده الهی ایجاد نمی&zwnj;شود. این مبنای فلسفی نظریه، بر اساس فلسفه صدرایی است که بنده طرفدار
و مروج فلسفه نوصدرایی هستم و به نحوی به نام من تمام شده است. معرفت، خود ایجاد است، بنابراین خداوند متعال
طور یک  در  من  تعبیر  به  و  فرآیند  یک  در  ولی  می&zwnj;شود،  ایجاد  الهی  و ساحت  از سپهر  کند.  ایجاد  باید 

افاضی&rlm;ای تنزل می&zwnj;کند تا به ساحت انسانی می&zwnj;رسد.

5 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/177330/
http://tebyan-tabriz.ir/News/177330/


خلقت، انسان و انسان کامل؛ سه مجلای خلقت و معرفت

هم خلقت و هم معرفت دارای سه مرحله است. بحث خلقت را در مدرسه محمدیه توضیح دادم. عرض کردم که مجموعه
خلایق مجالی و جلوه&zwnj;گاه&zwnj;های الهی هستند. خود خلقت هم تجلی الهی است. آنجا عموم خلایق،
مجالی الهی هستند. اما هر یک مجلای عام باری&zwnj;تعالی هستند. انسان، مجلای تام الهی است. انسان کامل
روی تجلی   ;zwnj&دومرحله خلقت  درکل  است.  الهیه  اتم  مجلای  هستند،  معصومین  ائمه  آن  اتم  مصداق  که 
می&zwnj;دهد و سه مرحله پیدا می&zwnj;شود. تجلی عام خداوند خود خلقت است که در محضر الهی اتفاق افتاده
است. مرحله بعد، تجلی در انسان است. در مرحله سوم تجلی در انسان کامل است، لذا ائمه طاهرین و اولیای الهی
دارای این مراتب سه&zwnj;گانه هستند. به این معنا که یک خلقت نوریه دارند که در محضر الهی بوده و قبل از آدم

اتفاق افتاده است.

به همین معنا از لسان پیامبر اعظم صل&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله و سلم داریم که فرمود: &laquo;من نبی
آدم با  که  است  ناسوتی  و  تکوینیه  خلقت  بر  مقدم  خلقت  این  لذا  بود.  آب  و  گل  بین  در  آدم  که  حالی  در  بودم 
علیه&zwnj;السلام آغاز می&zwnj;شود&raquo;. از امام صادق علیه&zwnj;السلام سوال می&zwnj;شود که شما
قبل از خلقت آدم کجا بودید؟ حضرت می&zwnj;فرمایند: &laquo;ما در محضر الهی به تسبیح و تحمید و ثنای الهی
مشغول بودیم. آنگاه فرشته&zwnj;ها آفریده شدند. خداوند به آن&zwnj;ها امر به تسبیح و تحمید کرد، ولی بلد نبودند.
به ما امر کرد تا آنها از ما آموختند&raquo;. بیان دیگری هست که وقتی آدم خلق شد، پنج نور را دید که در عرش الهی
آفریده&rlm;ات هستم، پس این&zwnj;ها چه کسانی اولین انسان  هستند. به خداوند متعال عرض کرد: من که 
هستند؟ خداوند فرمود: &laquo;این&zwnj;ها نور اهل بیت علیهم&zwnj;السلام هستند&raquo;. لذا امسال انبیا به
وجود نوریه اهل بیت علیهم&zwnj;السلام آگاه بوده&zwnj;اند و از این&zwnj;رو مانند نوح (علیه السلام) به آنها متوسل

می&zwnj;شود تا نجات یابد.

مراحل وجودی اهل بیت(ع)

بیت اهل  وجود  که  جایی  می&zwnj;دهد.  رخ  نوریه  خلقت  لدینایی،  مقام  تعبیری  به  و  الهی  محضر  در 
علیهم&zwnj;السلام در آنجا بوده است. حضرات از آن مرحله به مرحله لدی النفسی تنزل کرده&zwnj;اند؛ در واقع به
نفس&zwnj;الامر وجود خویش آمده&zwnj;اند. سپس وقتی با ما ارتباط برقرار می&zwnj;کنند و ما در محضرشان قرار

می&zwnj;گیریم، مرحله لدی الناسی است.

معرفت در ساحت لدینایی، لدی النبوی و لدی الناسی

در خصوص وحی و معرفت هم همین است. ما معتقدیم این پنج مجرای معرفتی یعنی فطرت، عقل، وحی، تحدیث و
اشراق، تجلیات الهی هستند. خداوند متعال از رهگذر وحی بر انسان تجلی می&zwnj;کند. امیرالمومنین و امام صادق
علیهما السلام هم همین تعبیر را دارند که خداوند متعال در قرآن خود، بی&zwnj;آنکه او را ببینند بر بشر تجلی کرده

است. این تجلی، تعریفی است و نه تکوینی. تجلی معرفتی است نه خلقتی.

خداوند متعال در ابتدا قرآن را در سپهر و ساحت لدینایی انشا فرموده است که همان کتاب المبین، ام الکتاب، امام
المبین و لوح محفوظ است. هفت تعبیر در قرآن داریم که همه به یک معنا هستند و حاکی از مقام لدینایی معرفت و
ازجمله وحی الهی است که همه چیز آنجا هست. همه خلایق و همه آگاهی&zwnj;ها و همه حقایق در کتاب مبین،
الهی است. عقل هم لدینایی  این مقام  دارد.  لوح محفوظ است، محفوظ است و وجود  بگوییم در  یا  و  امام مبین 
همین&zwnj;طور است. این طور نیست که کاری مکانیکی انجام دهد. بلکه عقل، محبط دریافت آگاهی و معرفت از
ساحت الهی است. آن گونه که قلب پیامبر اکرم صل&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله محبط دریافت وحی است، عقل

آدمی هم محبط دریافت حقایق است. فطرت آدمی هم همین طور است.

یعنی نحوه وجود انسان&zwnj;ها که دارای فطرت متعالی هستند (فطرت به معنای اخص) آن چنان است. ما فطرت را
مانند عقل یک منبع می&zwnj;دانیم که فصلی از کتاب منطق فهم دین هم به همین مسئله اختصاص دارد. ادعای ما
این است که فطرت معرفت زاست و حیثیت شناختاری دارد. علاوه بر این که حیثیت احساسی و گرایشی دارد. ولی
حیثیت شناختاری هم دارد، یعنی بسیاری از حقایق را می&zwnj;توان با آن دریافت کرد. این معنای خاصی است که ما
قائل به آن هستیم. در مورد تحدیث و اشراق هم همین مطلب حاکم است. اشراق هم از ساحت الهی به انسانی که

آمادگی دریافت واردات قلبیه را دارد نازل می&zwnj;شود.

5 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



در نتیجه همه اینها در یک طور افاضی تنزل می&zwnj;کنند تا به ساحت انسانی می&zwnj;رسند. در مقام لدینایی که
ساحت الهی است مر حقایق حضور دارند. آن گاه که در محابط سلیم و غیر مشوب تنزل می&zwnj;کند، باز هم مر
را آنها  و  می&zwnj;شود  حقایق  صافی  آینه  باشد،  نشده  غبارآلود  فطرت  اگر  یعنی  می&zwnj;شود.  منتقل 
نشان را  حقایق  این  باشد،  نشده  عقل&zwnj;ها  به شبهه  آمیخته  و  مشوب  اگر  هم  عقل  می&zwnj;نمایاند. 
می&zwnj;دهد. مثل وحی که وقتی به ساحت نبوی و مقام لدی النبوی تنزل می&zwnj;کند، در آنجا عین واقع وحی

منعکس می&zwnj;شود. همیشه این پنج مجراها، مجرا هستند و منبع ساحت الهی است.

این طریق &rlm;اند. از این طرق و مجاری معرفت تنزل می&zwnj;کند که آن همان تجلی است. در مرتبه دوم هر یک از
مقام لدینایی به پایین&zwnj;تر تنزل می&zwnj;کند، مثلاً وحی از لدینایی به لدی النبوی نزول می&zwnj;کند و تحدیث
هم از جانب خدا به ساحت ولی خدا تحدیث می&zwnj;شود. مانند حضرت زهرا (سلام&zwnj;الله علیها) که بر او
فرشته نازل می&zwnj;شود و وحی می&zwnj;آورد. البته تحدیث، وحی تعریفی (معرفتی) است نه وحی تشریعی. چرا

که وحی تشریعی خاص پیامبر است.

شناخت یارها و شناخت شکن&zwnj;ها در تلقی حقیقت

اولیای طاهرین چون معصوم هستند و مشوب نیستند، عین حقیقت را طلب می&zwnj;کنند. ولی از این مرتبه وقتی
تنزل می&zwnj;کند و جلوه&zwnj;گاه بعدی در ساحت انسانی، در این نشئه مادی با دو دسته موانع و معدات مواجه
می&zwnj;شود که در اصطلاح به این دو دسته، شناخت یارها و شناخت شکن&zwnj;ها می&zwnj;گوییم. یک قسم
حقیقت تلقی  در  انسان  ناتوانی  موجب  که  موانعی  می&zwnj;کنند.  درست  مانعیت  و  هستند  شناخت شکن 
دریافت آماده  را  انسان  که  معدات&rlm;اند  دوم  قسم  دارد.  همراه  به  را  لغزش&zwnj;ها  و  می&zwnj;شود 
می&zwnj;کنند. در نتیجه به نسبت حد سلامت عقل، نفس و فطرت در انسان&zwnj;ها، دریافت&zwnj;ها هم به همان

سهم از حقایق برخوردار می&zwnj;شوند.

گاهی کسی به استکمال و تجرد نفس دست می&zwnj;یابد، مانند ابن سینا که مدعی است و برخی می&zwnj;گویند
فقط برای او بوده&zwnj; که می&zwnj;توانسته است کلی را هم مجرداً دریافت کند. یا نظیر علامه در دارایی این چنین
مقامات. آنها چنین تلقیات زلالی داشته&zwnj;اند. ولی بنده که نفسم مشوب و در آمیخته با مجموعه عوامل تأثیرگذار بر
معرفت در نشئه مادی است جور دیگری دریافت می&zwnj;کنم. گرچه دریافت حقایق ذومراتب است و نه نسبی.

نسبی بودن نسبی است و شکاکیت و زیر سؤال رفتن حیثیت معرفت شناختی دریافته و شناخته می&zwnj;انجامد.

ما با همان تلقی صدرایی به ذو مراتب بودن وجود و حقایق معتقدیم. انسان&zwnj;ها هم دریافتی از حقیقت دارند. مثلاً
حب مال مانع دریافت حقیقت می&zwnj;شود. دیگری که گرفتار آن نیست از این مانع می&zwnj;رهد. در حب نفس هم
همین&zwnj;طور. معصیت مانعیت دارد. چون بناست از ساحت الهی تنزل کند. &laquo;لایمسه الا المطهرون&raquo; از
نظر ما صرفاً مربوط به قرآن نیست. البته تنها پاکان دریافت قرآنی دارند. اما در کل معرفت چنین است. عقل پاک معرفت
پاک را دریافت می&zwnj;کند. عقل آلوده قادر به دریافت آن نیست. نفس گرفتار معصیت نمی&zwnj;تواند حقایق را
پیرا عنوان  تحت  را  آنها  ما  که  دارد  وجود  مانع  هزاران  انجام می&zwnj;دهند.  را  خود  کار  موانع  این  کند.  تلقی 
شناخت&zwnj;ها می&zwnj;شناسیم. این&zwnj;ها مجموعه معدات و موانعی&rlm;اند که حول معرفت هستند و به
دو دسته شناخت یارها و شناخت شکن&zwnj;ها تقسیم می&zwnj;شوند. این اصل نظریه بود. برگردیم به مسئله

قرآن تا بیش از این بحث به درازا نکشد.

نظریه زبان&zwnj;شناختی شهید مطهری درباره نزول قرآن

ما سه کلمه در قرآن داریم که مرحوم شهید مطهری در یک تحلیل زبان&zwnj;شناختی این نظریه&zwnj;ای دارد که به
نظر دقیق نمی&zwnj;آید و آنچه من عرض می&zwnj;کنم جایگزین فرمایش آن بزرگوار است که حق استادی بر ما دارد؛
رضوان خداوند متعال بر او باد. ایشان می&zwnj;فرمایند: باب افعال دلالت بر وقوع دفعی فعل دارد در باب تفعیل دلالت بر
وقتی  . دفعتاً یعنی   ;raquo&انزلنا;laquo& شده  گفته  قرآن  در  که  آنچه  نتیجه  در  دارد.  فعل  تدریجی  وقوع 
می&zwnj;فرماید: &laquo;نزلنا&raquo; یعنی تدریجاً. ایشان با این مبنای زبان&zwnj;شناختی می&zwnj;خواهد
;raquo&انزلناه فی لیله مبارکه;laquo& :فرماید;zwnj&مشکلی را حل کند و آن اینکه چطور است که قرآن در جایی می
یا &laquo;انا انزلناه فی لیله&zwnj;القدر&raquo;. از طرف دیگر می&zwnj;بینیم نزول قرآن ۲۳ سال به طول انجامید و
;zwnj&و ... مؤید این گفته ;raquo&آمنوا بما نزلنا;laquo& یا ;raquo&انا نحن نزلنا الذکر;laquo& :آیاتی در باب تنزیل نظیر

5 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



است. ایشان می&zwnj;فرماید: نتیجه می&zwnj;گیریم که قرآن دوبار نازل شده است، یک بار دفعی و بار دیگر تدریجی.

انزال، تنزیل و تنزل در قرآن

اشکال نظریه ایشان این است که به لحاظ زبان&zwnj;شناختی تفاوت انزلنا و نزلنا در این نیست. علاوه بر اینکه ما در
اینجا با سه کلمه مواجهیم؛ انزال، تنزیل و تنزل. این سه کلمه با یکدیگر تفاوت دارند، ولی نه آن چنان که ایشان
می&zwnj;فرمایند. ولی عرض ما بر فرمایش ایشان قابل تطبیق است. حقیقت آن است که "انزلنا" ناظر به صدر است،

یعنی صدور. "ما نازل کردیم". باب افعال ناظر به صدور از مبدأ است. تنزل یعنی قبول نزول، بنابراین ناظر به مقصد است.

سومین کلمه تنزیل است که به اصل وقوع نزول اشاره می&zwnj;کند؛ که این با نظر مرحوم مطهری قابل جمع است که
تدریجاً اتفاق افتاده که واقعیت خارجی هم مؤید این برداشت است و آن اینکه نزول وحی، ۲۳ سال به طول انجامید. از
دیگر سو، هرگاه به نزول قرآن در لیله مبارکه و لیله&zwnj;القدر اشاره می&zwnj;کند به جنبه لدینایی وحی نظر دارد،
که از نزد ما نازل شده است. نهایتاً می&zwnj;گوییم در خارج - و نه برداشت ادبی از آیات- یک بار نزول دفعی وحی

اتفاق افتاده است که لدینایی به لدی النبوی بوده&zwnj;است که می&zwnj;شود تنزل اول و جلوه دوم.

اما جلوه اول در ساحت الهی بوده و انشا وحی است. وقتی نبی، ابلاغ وحی را انجام می&zwnj;دهد تنزل دیگری اتفاق
می&zwnj;افتد. به هر حال از ساحت آن بزرگوار به ساحت من انسان می&zwnj;خواهد منتقل شود، آیا اصلاً ممکن
است هر آنچه پیامبر دریافت کرده من نیز دریافت کنم؟ آیا ظرفیت چنین دریافتی را دارم؟ هرگز! هیچ انسانی چنین

ظرفیتی را ندارد. مگر انسان کامل. چون تجلی نامحدود الهی است.

نفس محدود انسان، نمی&zwnj;تواند دریافت&zwnj;کننده تجلی نامحدود همه اسماء و صفات الهیه باشد. این مسئله
که تنزل دوم و جلوه سوم است تفاوت&zwnj;هایی با دیگر مراحل دارد. اول اینکه در تنزل اول از ساحت الهی به نبوی، از
ن ی م ا د  م ح م ه  ب ن  ی م لا ا ; z w n j & ح و ر ی  ن ع ی  . د ش ل  ز ا ن م  و ص ع م ت  ح ا س ه  ب م  و ص ع م ت  ح ا س
(صل&zwnj;الله&zwnj;علیه&zwnj;وآله و سلم) نازل کرد. عیناً منتقل می&zwnj;شود و هیچ دست دیگری در کار
نیست. چرا که ساحت الهی کتاب محفوظ است. روح&zwnj;الامینی و روح&zwnj;القدس است. پاک و بی&zwnj;شائبه
است. جبرئیل هم تنها واسطه و وسیله است، تلقی نمی&zwnj;کند، بلکه حکم عقل را دارد. پیامبر هم که دریافت

می&zwnj;کند معصوم است و هیچ گاه خطا نمی&zwnj;کند.

اما وقتی به این افق سوم می&zwnj;آید با مشوباتی درمی&zwnj;آمیزد و در نتیجه دچار فطور و تفاوت می&zwnj;شود.
من یک جور می&zwnj;فهمم. شما جور دیگری می&zwnj;فهمید و یا اگر دریافت&zwnj;های ما خطا نباشد، ذومراتب
می&zwnj;شود و در طول یکدیگر می&zwnj;فهمیم. اندازه هم نیستند ولی مخالف هم نیستند. آنجا که فهم من و
علامه طباطبایی در تخالف با هم باشد، معلوم می&zwnj;شود من خطا می&zwnj;کنم و حق با علامه طباطبایی است.
یعنی ممکن است در خطا تعارض پیش بیاید، اما در تلقی ترتب پیش می&zwnj;آید و نه تعارض. لذا قرآن قرائت پذیر
نیست، ولی ذوبطون هست. لایه لایه هست، ولی رویه رویه نیست. این را در فصل دیگری از کتاب منطق دین در نظریه
اجتهادگرایی و قرائت پذیرانگاری توضیح داده&rlm;ایم؛ که بین قرائت پذیری و اجتهادپذیری تفاوت وجود دارد. وقتی آراء
مختلفی باشد، آنگاه که همه با مبانی و منطق واحدی دریافت می&zwnj;کنند، می&zwnj;تواند ذومراتب و ذوبطون

باشد.

به این ترتیب یک انزال داریم که از مصدر حکایت می&zwnj;کند و تجلی&rlm;ای است از مقام لدینایی به لدی النبوی
منتقل می&zwnj;شود و یک تنزیل داریم که اشاره به فرآیند است و از آن به طور افاضی تعبیر کردیم. طور افاضی عقلی،
وحیی، فطری، تحدثی و اشراقی هر کدام به نحوی است. صورت&zwnj;ها و فرآیندهای مختلفی هستند. ولی همه،
افاضی مناسب خود بر با طور  از مجرای مناسب خود و  از نظریه معرفتی،  اطوار افاضی هستند. هرگونه&rlm;ای 
مخاطبین مناسب خود صورت می&zwnj;بندد. به این ترتیب از مرتبه لدینایی به لدی النبویو از آن مقام به مرتبه لدی

الناسی منتقل می&zwnj;شود که ما هستیم. ایحاء یعنی این. ایحاء عبارت است از تجلی الهی.

چرا که علم و معرفت وجود است و وجود تنها در قبضة الهی است. البته معرفت به معنی الاعمی که به هر یافته و هر
دریافتی اطلاق می&zwnj;شود را نمی&zwnj;گوییم. آنچه که با نسبیت و شکاکیت هم سازگاری دارد و با مبانی کانت
هم بسازد منظور ما نیست. می&zwnj;کند معرفت از دیدگاه ما یعنی همان علم واقع&zwnj;نما. علم واقع&zwnj;نما
متحد آدمی  وجود  با  و  که  بود  وجود  سنخ  از  چون  و  شود  صادر  الهی  ساحت  از  باید  لذا  و  دارد  وجودی  جنبه 
می&zwnj;شود، اگر وجود فردی شائبه&zwnj;&rlm;آمیز باشد؛ موانع عدمی آن فرد اجازه اتحاد آن وجود علمی با وجود

5 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



انسان را نمی&zwnj;دهد. باید تلقی درست اتفاق بیفتد. گرچه گاهی تصورات، تخیلات و توهمات هم با علم جایگزین و
یک کتاب نوشته می&zwnj;شود.

انعکاس همه حقایق در قرآن و انسان کامل

نکته آخر اینکه همه این مجاری خمسه که شامل وحی، تحدیث، فطرت، عقل و اشراق هستند؛ در ظرف خود یعنی وعاء
عصمت، کامل است. به این معنا که حضرت امیر سلام&zwnj;الله علیه از همین قرآن همه چیز را می&zwnj;تواند
استنباط کند و همه چیز برای او منعکس است. یعنی قرآن برای امام صادق علیه&zwnj;السلام تبیان کل شی است و
این گیری که آقایان دارند و مدام توجیه می&zwnj;کنند و می&zwnj;خواهند از ظهور و بلکه نص این عبارت فرار کنند،

هیچ&zwnj;کدام راه فراری نیست.

قرآن صریحاً می&zwnj;گوید که &laquo;تبیان لکل شی&raquo; است. آنها می&zwnj;گویند تبیان لکل شی یعنی نه
نمی&zwnj;فهمی! که  تویی  این  می&zwnj;گویی؟  کجا  از  می&zwnj;گوییم  هست!  هم  فیزیک  تبیان  اینکه 
می&zwnj;گویند این عبارت یعنی هر آن چیزی که مایه هدایت ماست. خوب تو از کجای آیه درآوردی؟ آیه اطلاق دارد.
مگر فرموده است: الا الفیزیا الاالشیمیاء؟ آخر اگر تو نمی&zwnj;توانی هضم کنی این مشکل تو است! مثل اینکه جلوی
یک آدم کور یا بی&zwnj;سواد اسفار را بگذاری و بگویی بفهم! اوگمان می&zwnj;کند که این یک کاغذ بی&zwnj;ارزش
است. پاره می&zwnj;کند و مثلاً باقالا در آن می&zwnj;فروشد. او چون نمی&zwnj;فهمد و به بلوغ درک اسفار نرسیده
است، حق ندارد بگوید در اسفار حقایق نیست. قرآن که اطلاق دارد که تبیان هر چیزی است. درست فهم کنیم. قرآن

تبیان کل شی است، اما نه برای من و تو و همه. در همه چیز همین طور است.

مگر اسفار تبیان کل فلسفه برای همگان است؟ نه خیر. برای یک پیرمرد بی&zwnj;سواد یا یک بچه پنج ساله فلسفه
که هیچ، هیچ خیر دیگری هم ندارد. بله قرآن برای توکه منکر هستی چیزی ندارد. برای اینکه تو مشکل داری و قادر به
درک آن نیستی. می&zwnj;فرماید: &laquo;لایمسه الاالمطهرون&raquo;. اما مطهرون می&zwnj;توانند. لذا امام صادق
عرض نگمارده&rlm;اند؟  جاسوسی  ببینید  می&zwnj;فرماید:  و  است  نشسته  کعبه  کنار  علیه&zwnj;السلام 
می&zwnj;کنند: نه. می&zwnj;فرماید: من همه حقایق آسمان و زمین آگاهم. اگر در کنار موسی و خضر بودم به آنها
می&zwnj;گفتم چه کنید. چرا که به سود ماکان آگاه بود ولی من ماکان و مایکون آگاهی دارم. حضرت دیدند اصحاب
هم&zwnj;خوب نمی&zwnj;فهمند. به این مضمون فرمود که می&zwnj;دانید از کجا می&zwnj;دانم؟ این را از قرآن
گرفته&zwnj;ام، چراکه قرآن تبیان لکل شی است. بله، برای امام صادق علیه&zwnj;السلام قرآن تبیان لکل شی است.

همه چیز را از قرآن در می&zwnj;آورد و هیچ احتیاجی به عقل و فطرت و کاربرد سنت و کاربرد اشراق ندارد. همین طور
در طور عقل هم حضرت چنین است. یعنی امام صادق علیه&zwnj;السلام می&zwnj;تواند وحی و تحدیث و فطرت و
اشراق را کنار بگذارد و تنها به عقل خود مراجعه کند. عقل زلال و پاک و غیر مشوب امام صادق، می&zwnj;تواند همه
حقایق را برای او نشان دهد. فطرت معصوم هم همین&zwnj;طور پاک است و می&zwnj;تواند تنها مجرای معارف باشد
و همین&zwnj;طور سایر منابع هم چنین است. عرض من این است که هر یک از این منابع به خودی خود برای اهلش

کامل است. اما برای ما ناقص است.

بهره فطرتم  از  استفاده می&zwnj;کنم، همین طور کمی  از عقلم  را می&zwnj;فهمم، کمی  قرآن  از  من کمی 
می&zwnj;برم و کمی از سنت استفاده می&zwnj;کنم و قدری هم به لطف الهی از اشتراق بهره&zwnj;مندم. اگر این
دیگر و  نداشتم  احتیاجی  منابع  سایر  به  دیگر  ببرم  کاملی  حظ  منابع  این  از  یکی  از  که  داشتم  را  شایستگی 
هیچ&zwnj;وقت تعارضی پیش نمی&zwnj;آمد. اینکه بین عقل و وحی تعارض است، حرف بی&zwnj;سوادها و عوام
است. یعنی چه؟ مگر بین وجود و وجود تعارض است! فقط بین وجود و عدم تعارض داریم. اگر عقل عقل است و وحی
شکل تعارض  آنگاه  و  عدم  با  آمیخته  می&zwnj;شود  باشد  مشوب  عقل  اگر  بله  نیست.  تعارضی  هیچ  وحی، 

می&zwnj;گیرد. با هرچه وجود است در تعارض می&zwnj;شود.

همه این مجاری چون تجلیات الهی هستند، کاملند. اما برای اهل خود کاملند و ما که خود ناقصیم، کامل دریافت
نمی&zwnj;کنیم. مجبوریم همه را به کار بگیریم و مانند ملاصدرا قرآن، برهان و عرفان را توام &zwnj;کنیم و از همه
مجاری استفاده کنیم و با کسر و انکسار دریافتهایمان، از مجموعه این مجاری، حقایق را کشف کنیم. ولی انسان کامل
این جور نیست. نفس انسان کامل با این حقایق متحد است. انسان کامل مجلای اتم الهی است. قرآن هم مجلای اتم
الهی است. دوتا مجلای اتم در واقع یک حقیقت هستند و لذا حدیث ثقلین می&zwnj;فرماید: قرآن و اهل بیت هیچ گاه
از هم جدا نمی&zwnj;شوند. نمی&zwnj;شود که جدا شوند و تا کوثر با هم&zwnj;اند. ان&zwnj;شاءالله خداوند متعال

5 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



به همه ما توفیق عنایت فرماید که رفته&zwnj;رفته نفسمان استکمال پیدا کند.

قلبمان زلال و صیقلی شود و برای دریافت حقایق پاز سپهر الهی آماده شویم و از دخالت ضد معرفت&zwnj;ها و موانع
معرفت شکن، ما را بری &zwnj;کند. آنگاه می&zwnj;بینیم که فلان عالم در کنج حجره&zwnj;اش می&zwnj;نشیند و
خطاب به حاکم زمان می&zwnj;گوید تو اگر می&zwnj;فهمیدی ما در اینجا چه لذتی می&zwnj;بریم! چه صفایی
می&zwnj;کنیم! هر یک حقیقتی که درک می&zwnj;کنیم، یک شکوفایی به ما دست می&zwnj;دهد، اما توچه حس
می&zwnj;کنی! وقتی از علامه امینی سؤال می&zwnj;کنند که آقا دو سه ماه است که در هند هستیم و در این
گرمای واقعاً کشنده هند -من دیده&zwnj;ام که تابستان هند چگونه است- گرمتان نیست؟ او می&zwnj;گوید: گرم
است؟ اصلاً توجه ندارد، در عالم دیگری است. تازه متوجه گرما می&zwnj;شود. این حالت در مصداق اتم آن، راجع به
پیغمبر است که وقتی وحی به ایشان نازل می&zwnj;شد، بر اندامشان رعشه می&zwnj;افتاد و رنگ چهره&rlm;شان
تغییر می&zwnj;کرد. طوری که اصلاً از عالم ناسوت بیرون بودند. ان&zwnj;شاءالله آن حالات اولیای الاهی به همه ما

دست دهد.

5 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


