
جمعه 08 اردیبهشت 1396 - 11:06

مبانی عنایت و هدایت الهی ازدیدگاه ملاصدرا وامام خمینی(ره)

امام راحل حقیقت سعادت را کمال مطلق میداند پس هر موجودی که وجودش عین کمال مطلق نیست نیاز به هدایت

شده و هدایت کننده دارد، این یکی از تفاوتهای بین ملاصدرا و امام است.

امام راحل حقیقت سعادت را کمال مطلق می&zwnj;داند پس هر موجودی که وجودش عین کمال مطلق نیست نیاز به
هدایت شده و هدایت کننده دارد، این یکی از تفاوت&zwnj;های بین ملاصدرا و امام است.

به گزارش خبرگزاری مهر، یکصد و پنجاهمین جلسه گروه علمی کلام مجمع عالی حکمت اسلامی با موضوع تبیین
مبانی عنایت و هدایت الهی ازدیدگاه صدرالمتألهین و امام خمینی(ره) با ارائه حجت الاسلام والمسلمین سیدمحمد

طباطبائی برگزار شد که گزارش کوتاهی از این نشست از نظرتان می گذرد:

خداوند، خالق و مدبر عالم است و عنایت خدا به آن است که موجودات به کمال برسند و نظام جهان بر این اساس،
احسنِ نظام است پس هم عموم موجودات را تکویناً هدایت فرمود و هم انسان&zwnj;ها تشریعاً مورد هدایت قرار گرفته

اند. انبیاء(ع) را هم برای ابلاغ برنامه هدایت فرستاد و این که ائمه(ع) نیز انسان&zwnj;ها را به مقصود برسانند

حضرت امیر(ع) در مورد فراهم بودن راه&zwnj;های هدایت، بند اول خطبه ۱۶۶ فرمود: &laquo;ان الله تعالی انزل الکتاب
&hellip; فخذوا نهج الخیر تهتدوا: خداوند قرآن ا برای هدایت بندگان فرستاد، همانا خداوند بزرگ کتابی هدایتگر فرستاد،
و نیکی و بدی خیر و شر را آشکارا در آن بیان فرمود، پس راه نیکی در پیش گیرید که هدایت شوید، و از شر و بدی پرهیز

;raquo&(به سعادت برسید ).کنید تا در راه راست قرار گیرید

حضرت در حکمت ۱۵۷ می فرمایند: قَدْ بُصِّرْتُمْ إِنْ أَبْصَرْتُمْ، وَقَدْ هُدِیتُمْ إِنِ اهْتَدَیْتُمْ، وَأُسْمِعْتُمْ إِنِ اسْتَمَعْتُمْ.

امام(ع) فرمود: حقیقت به شما نشان داده شده است اگر چشم بینا داشته باشید، و وسایل هدایت در اختیار شماست
اگر هدایت&zwnj; پذیر باشید، و صدای حق در گوش شماست اگر گوش شنوا داشته باشید.

این بحث در ذیل بحث عنایت الهی در آثار ملاصدرا آمده است و آثار و نتایج این بحث را خودمان باید در آثار ایشان، اقتباس
کنیم. امام راحل، آثار و نتایج عنایت الهی را بررسی کرده&zwnj;اند.

مبانی تصدیقی بحث از دید ملاصدرا:

-۱ رابطه علم خدا با تدبیر و آفرینش عالم

-۲ رابطه قدرت و عنایت الهی در ایجاد عالم

-۳ رابطه بین رحمت خدا و عنایت الهی در ایجاد عالم

-۴ ربوبیت الهی و عنایت الهی در ایجاد عالم

-۵ رابطه حکمت خداوند و عنایت خدا در هدفدار بودن و احسن بودن نظام عالم

این موضوع هم در آثار غیر اسلامی و هم اسلامی دارای پیشینه است.

مطالب این بحث ممکن است با عنوان آثار عنایت الهی آمده باشد.

آثار و نتایج بحث (عنایت الهی) که در تالیفات ملاصدرا مشاهده می&zwnj;شود:

ظهور عنایت الهی در نظام هستی

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/177306/


الف) جنبش ذاتی الهی و سریان عشق در هستی، که در کلام متکلمین و عرفا&hellip; آمده است.

ب) خیر بودن جهان هستی، اگر شرّ در عالم باشد، شرّ ذاتی نیست. ما در عالم فقط خیر بالذات داریم ولی شرّ بالذات
نداریم و بالعرض است.

ج) ظهور هدایت انسان و حجت الهی؛ هدایت یافتن انسان ضروری و قطعی است (تکوینی و تشریعی)

-۲ ظهور عنایت الهی در تکمیل انسان

منظور از تکمیل، بعد مادی و &hellip; نیست بلکه زمینه سازی رشد استعدادهای انسان است. منظور استعدادهای
معنوی یا همان تعبیر دفائن العقول است.

از را  انسان  انبیاء می&zwnj;خواهند  از مباحث مهم است.  انبیاء هم  بعثت  و  تکوینی  هدایت عام و هدایت خاص 
تاریکی&zwnj;های جهالت در آورند، (تفسیر ملاصدرا، ج اول، ص ۱۱۳)

انتخاب حجت الهی در این بخش مطرح است. حتی علت کتابت کشف المراد توسط خواجه نصیر طوسی همین بحث
کلامی در حجت الهی است.

ملاصدرا در موضوع عقل و فطرت، فطرت را در بحث توحید می&zwnj;آورد ولی حضرت امام را حل با اقتباس از رساله
استاد خود (مرحوم شاه&zwnj;آبادی) فطرت را دارای عمومیت می&zwnj;داند یعنی هم توحید و هم معارف الهی.

-۳ امتحان الهی، از دیگر آثار بحث عنایت الهی است که آیا امتحان خیر است یا شرّ و همگانی یا غیر همگانی بودن
این&zwnj;ها مورد بحث می&zwnj;شود مثلاً ابتلائات و مصیبت&zwnj;هایی که حتی در زندگی انبیاء و معصومین

علیهم السلام بوده است.

-۴ جعل املاء و استدراج

-۵ عذاب الهی

-۶ وقوع معاد، که ملاصدرا جوهر نفس را مبدأ بحث معاد می&zwnj;داند، در جزوه&zwnj;ای بحث آثار و نتایج حرکت
جوهری ملاصدرا که بررسی می&zwnj;شود، بسیاری از شبهات بحث معاد قابل پاسخ دادن و رفع شدن است.

حرکت جوهری را می&zwnj;توان مبنای بسیاری از مباحث از جمله معاد قرار داد.ابن&zwnj;سینا در اشارات و تنبیهات،
تجلی و لطف خداوند برای اعطاء را بر وفق حکمت، علم و خیرات می&zwnj;داند.در آثار ملاصدرا، عنایت الهی تعریف
شده است ولی آثار و نتایج آن، بررسی نشده است. هر چند نمونه&zwnj;هایی از آن در آثار مختلف ایشان بیان نموده
است. ملاصدرا عنایت را تعریف می&zwnj;کند ایشان علم و فعل الهی را مطرح می&zwnj;کند. در جلد سوم علاوه بر
علم و حکمت، رضای الهی هم مطرح می&zwnj;کند.بنابراین ملاصدرا تعریف ابن&zwnj;سینا را درست می&zwnj;داند
ولی بخش&zwnj;هایی را توسعه می&zwnj;دهد و تبیین و تشریح می&zwnj;نماید.از نظر ملاصدرا قوام عنایت الهی به
فاعلیت و سببیّت است.محبوب بودن فعل نزد فاعل باعث می&zwnj;شود که عشق و محبت فراوانی در انجام کار بوده

باشد. یعنی این&zwnj;ها نشانه فاعل بالخیر بودن وی است.

علم فاعل به فعل خود را که ملاصدرا بیان می&zwnj;کند نشان می&zwnj;دهد که به فعل الهی هم در این بحث عنایت
ویژه دارد که تمام فعل و خلق و ماسوی الله هم در تعریف عنایت الهی از دید ملاصدرا لحاظ شده است. (علاوه بر علم
با تعریفی که ملاصدرا از وجود و تشکیکی بودن آن آورده هم این بحث غنی الهی که مورد توجه وی بوده است) 
می&zwnj;شود و ملاصدرا عنایت فاعل به فعل را به خوبی تعریف می&zwnj;کند که هم در قرآن و حدیث و مناجات ائمه
اِنّی  َ روشن می&zwnj;شود. مثلاً در دعای سحر، امام باقر(ع) از خدا تمام علم را می&zwnj;طلبد. &laquo;اَللّهُمّ

;raquo&ٌاَسْئَلُکَ مِنْ عِلْمِکَ بِاَنْفَذِهِ وَکُلُّ عِلْمِکَ نافِذ

رابطه قدرت و عنایت الهی را در شواهد الربوبیه آورده است که قدرت و علم در کنار هم هستند. قدرت را همان مشیت
فعل و ترک می&zwnj;داند و قدرت بر فعل را عنایت ازلیه می&zwnj;داند.

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



کون الفاعل فی ذاته بحیث ان شاء فعل و ان لم یشئ لم یفعل، این تعریف دیگری از اختیار است که از حکماء و متکلمین
انسان حیات  بحث  به  ایشان  خلیفه)  الارض  فی  (انی جاعل  آیه  و  آدم)  بنی  کرمنا  لقد  و   ) آیه  ذیل  است.  آمده 
می&zwnj;پردازند که رحمت الهی دخالت مهمی در آن دارد، زیرا انسان از کرامت خوبی برخوردار است در آیه (ان

اکرمکم عند الله اتقیکم) امام راحل می&zwnj;فرمایند: حضرت رسول چون اتقی الناس است اکرم الناس است.

ملاصدرا در جلد هفتم اسفار توضیحاتی دارد: فانظر الی آثار رحمت الله (نگاه عمقی داشته باشید که خدا عنایت دارد که
انسان خلق شود و بعد بتواند خلیفه و نبیّ و امام باشد).

ملاصدرا در اسرار الآیات ص ۳۶۳ و ۵۵۳ بحث ربوبیت الهی را مطرح می&zwnj;کند و رابطه آن با عنایت الهی را عنوان
به خود نسبت را هم  کارگردانی جهان  را خلق می&zwnj;کند،  می&zwnj;کند که همانطور که خداوند موجودات 
می&zwnj;دهد. پس هم از بحث تکوینی و هم تشریعی ملاصدرا آن را شرح می&zwnj;دهد.رابطه علم و عنایت الهی از
نظر حضرت امام از بحث&zwnj;های مهم در علوم عقلی است. گرچه مشرب حضرت امام عرفانی است ولی در بحث
اثبات علم الهی و &hellip; از مفاهیمی مثل صرف الوجود و بسیطه الحقیقه استفاده می&zwnj;کند و این&zwnj;ها را

بالاتر از برهان صدیقین دانسته&zwnj;اند.

استفاده برهان صرف  راه  از  را  عنایت  و  علم  رابطه  معلوم می&zwnj;شود  امام  فلسفه حضرت  تقریرات  کتاب  از 
را توضیح امام به بحث می&zwnj;گذارد و مفهوم آن  الهی را حضرت  از رحمت و غفرانیت  می&zwnj;کند. مقصود 
بحث و  است  مربوط  دیگری  شناخت  به  شود  شناخته  کدام  هر  الهی  قدرت  و  علم  که  این  می&zwnj;دهد.و 
می&zwnj;کند که آیا اینها قابل تفکیک هستند یا خیر؟ موضوع ربوبیت خداوند در عنایت الهی هم امام می&zwnj;فرمایند

ربوبیت الهی به فیض اقدس مربوط است.

معرفت ربوبیت متفاوت است که این به بحث اصاله الوجود و تشکیک الوجود صدرایی مربوط است.برخی با برهان و نقل،
معرفت ربوبی را دنبال می&zwnj;کنند ولی عالی&zwnj;ترین نوع معرفت ربوبی، ایمان قلبی است.امام راحل بحث

انتخاب حجت الهی را به عنوان راهنما تکمیل کننده هدایت انسان مطرح می&zwnj;کند.

در کتاب مصباح الهدایه می&zwnj;گویند: ولایت مطلقه انسان کامل که با حقیقت محمدیه مرتبط است که اگر حضرت
علی علیه&zwnj;السلام قبل از حضرت رسول بود شریعت اسلام آن جا واقع می&zwnj;شد چون این&zwnj;ها حقیقت
واحد هستند.این روحانیت و معنویت باعث می&zwnj;شود که حضرت امیر گاهی در امامت ظهور می&zwnj;کند و
گاهی بتواند در لباس نبوت ظاهر شود.امام بیشتر در مباحث عرفانی ذوق دارد و بر اساس مکتب صدرایی به موضوعات

می&zwnj;پردازد.

امام راحل حقیقت سعادت را کمال مطلق می&zwnj;داند پس هر موجودی که وجودش عین کمال مطلق نیست نیاز به
هدایت شده و هدایت کننده دارد، این یکی از تفاوت&zwnj;های بین ملاصدرا و امام است. ملاصدرا می&zwnj;گوید برای
هدایت نیاز به کمال و انبیاء&zwnj; و اولیاء است و ابلیس نیز بر اساس گناه، مظاهر علمی و عملی&zwnj;اش آلوده
عنایت را جزء  نتایج  و  آثار  که ملاصدرا  آن است  و ملاصدرا  راحل  امام  دیگر  تفاوت&zwnj;های  می&zwnj;شود.از 
مطرح شهودی  را  الهی  فاعلیت  راحل  می&zwnj;کند.امام  بررسی  جداگانه  راحل  امام  ولی  می&zwnj;داند 
می&zwnj;کند که این هم از تفاوت&zwnj;های وی با ملاصدرا است.امام راحل نظام احسن را جزء&zwnj; آثار عنایت

الهی می&zwnj;داند نه جزء بحث عنایت الهی.

در ادامه این جلسه اسدی می گوید: آیا عنایت و هدایت در بحث یکی است و به هم عطف شده و یا به عنوان دو سه
موضوع جدا مطرح شده است ؟ وطباطبائی هم پاسخ می دهد: هر دو مستقل در نظر گرفته شده است.همچنین
رضانژاد این سوال را طرح می کند که آیا مبانی بحث عنایت و هدایت هم متفاوت است؟ و طباطبائی در پاسخ می گوید:

بله این&zwnj;ها متفاوت است.

رضانژاد ادامه می دهد: خوب است مبانی عنایت الهی از دید ملاصدرا دقیق&zwnj;تر و شفاف&zwnj; روشن شود. و
بحث فعلی بیشتر مربوط به آثار و نتایج بحث عنایت الهی بوده است.

نگارش می گوید: ابتدا مراد از مفهوم مبانی، روشن شود که چه چیزی مدّ نظر است. در این صورت اختلافات امام راحل و
ملاصدرا را روشن&zwnj;تر می&zwnj;شود.

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



فیروزجائی هم بیان می کند: چون بحث مقایسه&zwnj;ای بین دو شخصیت است بهتر بود که مقایسه باشد و فقط
گزارشی نباشد.

زمانی قمشه&zwnj;ای هم در ادامه این جلسه اظهار می کند: بحث عنایت الهی در ج ۶، اسفار ملاصدرا از اثبات حق
تعالی و برهان وجودی شروع می&zwnj;کند و بحث علم و قدرت حقتعالی را بیان می&zwnj;کند و در ج ۷ کلام و کتاب
الهی را بحث می&zwnj;کند و تا ص ۵۴ در اوصاف و اسامی قرآن بحث می&zwnj;کند و بعد در موقف هشتم وارد بحث

عنایت می&zwnj;شود، یعنی بعد از بحث&zwnj;های علمی به بحث توحید افعالی وارد شده است.

اول قول در عنایت الهی را مطرح می&zwnj;کد و در بحث عنایت، درگیر با عالم خلق می&zwnj;شود. عنایت را بر اساس
علم فعلی حقتعالی قرار دارد یعنی مرتبه&zwnj;ای از علم ذاتی حق تعالی است و سه مرحله علم الهی این است:

۱٫ علم ذاتی که مندمج در ذات است؛

۲٫ علم به اسماء و افعال؛

۳٫ علم فعلی که بعد از فعل را هم شامل می&zwnj;شود و بحث عنایت الهی به همان علم فعلی حقتعالی مرتبط
است.

اسدی در ادامه می گوید: مسأله عنایت که در حکت مطرح است، حکماء گفته&zwnj;اند حقتعالی فاعل بالعنایه است و
این همان فاعلیتی است که فاعل عن علم است. در مسأله فعل و خلقت و آفرینش و &hellip; بحثی عن علم باشد
یعنی علم حق باعث ایجاد آن&zwnj;ها باشد، این&zwnj;ها متحدند و علم و آفرینش از هم جدا نیستند. نکته دیگر آن
که تفاوت&zwnj;های ذکر شده بین ملاصدرا و امام، تفاوت&zwnj;های ابتدائی است نه تفاوت نهایی و واقعی. مثلاً در
مورد فطرت و عنایت باید گفت که فطرت و &hellip; همگی ذیل توحید می&zwnj;آید فقط گاهی با اجمال و تفصیل بحث

می&zwnj;شود پس این تفاوت ها جوهری نیست.

شهسواری بیان می کند: یکی دانستن علم و قدرت و عنایت و &hellip; چگونه است؟ توضیحی داده شود.

اسحاقیان می گوید: در موضوع این که اگر حضرت امیر مقدم بود نبوت به او می&zwnj;رسید چگونه با این اشکال جمع
شود که حضرت رسول برتر و بالاتر از معصومین دیگر بوده&zwnj;اند؟

مستقلی بحث  و  نشده&zwnj;ایم  شناسی  مفهوم  وارد  است،  محدود  وقت  چون  دهد:  می  ادامه  طباطبائی 
می&zwnj;طلبد با توجه به تعریفات و مباحثی که از ابن&zwnj;سینا بیان شد، مبانی بحث روشن می&zwnj;شود،
تعریف ملاصدرا و امام راحل مطرح شد که از تعریف حضرت امام، آثار و نتایج عنایت را نشان می&zwnj;دهد. بحث این که
اگر حضرت امیر مقدم می&zwnj;شد، نبوت پیدا می&zwnj;کرد را باید از منابع و متون بررسی کرد که اگر با مبانی و

استدلال&zwnj;ها مطرح شده است بپذیریم، یعنی جای بحث در آن وجود دارد.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


