
دوشنبه 21 فروردین 1396 - 06:36

یادداشتی از عبدالحسین خسروپناه؛

مدلهای مختلف تأثیرگذاری متافیزیک دینی بر علوم تجربی

هرچه از قلمرو علوم تجربی طبیعی به محدوده علوم تجربی انسانی نزدیکتر میشویم، انگیزش آرای متافیزیکی ـ دینی،

بر تئوریپردازی قوّت میگیرد.

هرچه از قلمرو علوم تجربی طبیعی به محدوده علوم تجربی انسانی نزدیک&zwnj;تر می&zwnj;شویم، انگیزش آرای متافیزیکی
ـ دینی، بر تئوری&zwnj;پردازی قوّت می&zwnj;گیرد.

موضوع با  خسروپناه  عبدالحسین  الاسلام  حجت  شخصی  کانال  از  برگرفته  زیر  مطلب  مهر،  خبرگزاری  گزارش  به 
&laquo;مدل&zwnj;های مختلف تأثیرگذاری متافیزیک دینی بر علوم تجربی&raquo; است.

همچنان که گذشت، علوم تجربی مجرد و پالایش شده از متافیزیک و مفاهیم نظری غیرتجربی، وجود ندارد و اقرار بسیاری از
فیزیک&zwnj;دانان معاصر به موضع&zwnj;گیری&zwnj;های فلسفی در علم، به ویژه در فیزیک، و نیز یافتن بسیاری از اصول
متافیزیکی در استدلال&zwnj;های فیزیک دانان و مطرح بودن مسائل متعددی که جواب&zwnj;گویی به آنها از حد فیزیک
محض خارج&zwnj;اند، جملگی بر این ادعا دلالت دارند. و اینک به مدل&zwnj;های مختلف تأثیرگذاری متافیزیک دینی بر

علوم تجربی اشاره می&zwnj;شود:

۱. تأثیر متافیزیک دینی بر فرضیه&zwnj;های علمی

تأثیر متافیزیک بر پیدایش و تحوّل فرضیه&zwnj;ها و نیز تأثیر دیدگاه&zwnj;های متافیزیکی بر مفاهیم، مدل&zwnj;ها،
تأثیرگذاری و طبقه&zwnj;بندی امّا در چگونگی  دارد؛  تقریباً وجود  اتفاق،  انواع نظریه&zwnj;های علمی مورد  و  اصول 

دیدگاه&zwnj;های متافیزیکی اختلاف وجود دارد.

خود، زمینه  از  بخشی  منزله  به  را  متافیزیکی  دیدگاه&zwnj;های  علمی،  فرضیه&zwnj;های  که  آن  کلام  *حاصل 
پیش&zwnj;فرض می&zwnj;گیرند و این زمینه، بستر پیدایش و تحوّل فرضیه&zwnj;های علمی قرار می&zwnj;گیرد؛

*برای نمونه، کسی که در علوم انسانی تحقیق می&zwnj;کند، پیش&zwnj;فرض&zwnj;های او در زمینه انسان، الهام بخش
و است  انسانی  علوم  تئوری&zwnj;های  و  مدل&zwnj;ها، سبک&zwnj;ها  فرضیه&zwnj;ها،  مفاهیم،  از  معینی  نوع 

معرفت&zwnj;های دینی در زمینه انسان می&zwnj;تواند به منزله پیش&zwnj;فرض علوم انسانی قرار گیرد.

این نوع تأثیرگذاری در علوم انسانی کاربردی، مانند مدیریت و علوم تربیتی بیشتر ظاهر می&zwnj;گردد. نکته قابل توجه اینکه
از آن رو که علوم انسانی علاوه بر موضوع، در هدف و روش با علوم طبیعی تمایز پیدا می&zwnj;کنند، به ناچار در فهم
پدیده&zwnj;های طبیعی از روش&zwnj;های تفسیری و تفهیمی به جای روش&zwnj;های تبیینی استفاده می&zwnj;شود و
و گرفته می&zwnj;شود  بهره  و...  اراده، هدف  عزم،  مانند  از مفاهیمی  و جمعی،  فردی  رفتارهای  تفسیر  و  تحلیل  برای 

آموزه&zwnj;های دینی در تمام این مفاهیم و تحلیل و تفسیرها تأثیر می&zwnj;گذارد؛
برای مثال، پیاژه، روان&zwnj;شناس تجربی، یافته&zwnj;های خود را به اعتبار شواهد تجربی در عرصه روان&zwnj;شناسی
عرضه می&zwnj;کند؛ امّا نباید تعلق فرضیه&zwnj;های پیاژه به اندیشه&zwnj;های کانت را نادیده گرفت و نیز تفسیر توتم و
تابوی فروید، از فرایند عبادت و نیز تفسیر ویلیام جیمز از آن، به عنوان حس پرستش آدمی، کاملا متأثر از متافیزیک دینی و ضد

دینی آن دو شخصیت است؛
بنابراین در علوم انسانی از متغیّرهایی چون فکر کردن، خواستن، اراده کردن، تصمیم گرفتن، عواطف، ابزار کنترل کردن رفتار،

سخن به میان می&zwnj;رود و معارف دینی در این دسته از متغیّرها تأثیر گذارند.

نمونه دیگر، فیزیک&zwnj;دانان در توضیح اصل انتروپیک (نسبت قوانین فیزیک با امکان تکّون حیات در زمین) به دو رویکرد
گرایش یافتند: نخست، بیان تعداد زیادی از جهان&zwnj;ها و دارا بودن شرایط حیات برای یکی از آنها و دوم، پذیرش جهان
واحد و طراحی الهی. فیزیک&zwnj;دانان موحد، به رویکرد دوم و فیزیک&zwnj;دانان سکولار، به رویکرد نخست گرایش
داشته&zwnj;اند؛ با اینکه فیزیک هیچ شاهد مستقلی برای این جهان&zwnj;های مستقل از هم ندارد. دلیل اینکه بعضی از
فیزیک&zwnj;دانان در چند دهه اخیر، سراغ جهان&zwnj;های نوسانی یا ماندگار رفته&zwnj;اند و از نظریه انفجار بزرگ- که
از بعضی  طرفی  از  و  است  بوده  خدا  آوردن  کار  در  از  فرار  گریخته&zwnj;اند،  است-  قائل  زمانی  آغاز  یک  جهان  برای 

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176875/


فیزیک&zwnj;دانان و فلاسفه، پیروزی نظریه انفجار بزرگ را به عنوان یک شاهد علمی بزرگ بر وجود خدا گرفته&zwnj;اند.

شایان ذکر است که نمی&zwnj;توان همیشه از تفاوت مبانی مابعد الطبیعی، تفاوت دستاورد علمی را استنتاج کرد؛ برای نمونه
مسئله وحدت نیروهای طبیعت، (از جمله نیروی ضعیف هسته&zwnj;ای و نیروی الکترومغناطیسی) که از اهم مسائل فیزیک
نظری معاصر است، از سوی سه فیزیک&zwnj;دان نظریه&zwnj;پرداز (عبدالسلام، واینبرگ و گلاشو) مطرح گردید؛ امّا مبانی

اینها از رفتن به دنبال مسئله وحدت نیروها متفاوت بود.

۲. همه فعالیت&zwnj;های آدمیان به سمت و سوی خاصّی جهت پیدا می&zwnj;کند. این جهت&zwnj;گیری&zwnj;ها،
تأثیر اهداف  و  ارزش&zwnj;ها  بینش&zwnj;ها،  از  نیز  انگیزه&zwnj;ها  و  است  انسان&zwnj;ها  انگیزه  زاییده 
می&zwnj;پذیرند. بر این اساس، التزام عالمان به آموزه&zwnj;های دینی، بر فعالیت&zwnj;های پژوهشی و علمی آنان تأثیر

می&zwnj;گذارد و در اقبال و ادبار عالمان به دانش خاصّی یا رشد تحوّل آن مؤثر است؛

برای نمونه می&zwnj;توان به بینش صحیح دینی چند قرنی در اسلام اشاره کرد که با تفسیری درست از مفاهیمی، مانند: زهد،
صبر، دنیا زدگی، انتظار فرج و نیز با اهمیّت بخشیدن به طبیعت&zwnj;شناسی و شناخت آیات آفاقی الهی، مسیر تحقیق و
تتبع علوم تجربی باز شد و انگیزه عالمان بر گسترش تحقیقات علمی بیشتر گشت؛ ولی بعدها با رواج صوفی&zwnj;گری و
تفاسیر نادرست از زهد، دنیا زدگی، صبر و مفاهیم دیگر، این گونه تحقیقات مسدود شد و انگیزه انحطاط علمی ترویج یافت و
همچنین می&zwnj;توان به اندیشه مسیحیان در قرون وسطا و بی&zwnj;اعتنایی تام به وحی و عقل و بی&zwnj;اعتنایی به
مطالعات تجربی و طبیعت&zwnj;شناسی اشاره کرد که منشاء رواج الهیات طبیعی (خداشناسی عقلی) و الهیات وحیانی
(خداشناسی نقلی) گردید؛ ولی از منزلت اجتماعی عالمان تجربی کاسته گشت؛ و در مقابل به اندیشه و بینش پروتستانی اشاره
کرد که مشاغل دنیوی همانند مشاغل دینی ارزش&zwnj;مند و بلند پایه معرفی شد و پیشه طبیعت&zwnj;شناسی نیز
شرافت&zwnj;مند و مفید معرفی گشت و منشأ پیشرفت تحقیقات علمی و اقتصادی گردید؛ زیرا اینان بر این باور بودند که
خداوند خود را در آیات آفاقی، ظاهر و متجلی ساخته است و در واقع انسان با مطالعه و شناخت طبیعت، به معرفت خداوند
دست یافته و به تعظیم شأن الهی می&zwnj;پردازد بر این اساس مطالعات تجربی، جذّابیّت فوق&zwnj;العاده&zwnj;ای

یافت و عالمان تجربی منزلت اجتماعی یافتند.

و معرفت&zwnj;شناختی  تفکیک  ماده،  در  هستی  انحصار  مانند:  متافیزیکی،  پیش&zwnj;فرض&zwnj;های   .۳
هستی&zwnj;شناختی عالم ناسوت و جبروت، امکان شناخت عالم طبیعت یا شکّاکیّت و نسبیت معرفت&zwnj;شناختی، در
مبادی علوم تجربی، مانند: اصل سادگی و افزایش در کارکردها اثر می&zwnj;گذارند. توضیح مطلب اینکه علوم تجربی به ظاهر
از آزمایش و مشاهده شروع می&zwnj;شوند و حال آنکه پیش&zwnj;فرض&zwnj;ها و زمینه&zwnj;های فلسفی بر مبادی
علوم اثر می&zwnj;گذارند و پیش&zwnj;فرض&zwnj;های فلسفی نیز از جهان&zwnj;بینی دینی و معرفت&zwnj;شناسی

برگرفته از کتاب و سنّت تأثیر می&zwnj;پذیرند

۴. هر فعالیت ارادی آدمی، غایت&zwnj;مند است. علم نیز به عنوان فعالیت انسانی، به ناچار غایتی خواهد داشت و از طرفی
عالمان سرچشمه دینی  و کلامی  دیدگاه&zwnj;های جهان&zwnj;شناختی، معرفت&zwnj;شناختی  از  غایت&zwnj;ها 
می&zwnj;گیرد و علم در بستر چشم اندازهای متافیزیکی معین و در زمینه دیدگاه&zwnj;های دینی می&zwnj;روید. تحوّل در
هدف و تبدیل کشف اسرار طبیعت، به عنوان هدف علوم، به تسلط بر عالم طبیعت و ارتقا بخشیدن به فن&zwnj;آوری در
جامعه انسانی در تحوّل روش علم از چرایی به چگونگی، مؤثر بوده است و این تحوّل نیز با اوج&zwnj;گیری سکولاریسم و انکار
غایات طبیعت و خالق و قادر و مدبّر مطلق گسترش یافت و آبشخور پیدایش سیطره کمّیت&zwnj;گرایی و ریاضی شدن علوم
جدید نیز از این ناحیه است؛ برای نمونه اگر محققی بر پایه مشرب فلسفی، دیدگاه دترمینیتیک را بپذیرد و در تبیین اصل

موجبیّت، نگرشی جبرگرایانه داشته باشد، رویکرد غایت&zwnj;گرایانه او نیز تحوّل می پذیرد.

معین سرمشق  و  زمینه  و  بستر  در  و  خاص  مفهومی  چارچوب  در  عالمان  تحقیقی  فعالیت  اولا،  که  این  سخن  نتیجه 
دیدگاه&zwnj;های و  این سرمشق&zwnj;ها  انجام می&zwnj;پذیرد.  و معرفت&zwnj;شناسی  هستی&zwnj;شناسی 
متافیزیکی، هم در مقام گردآوری و هم در مقام داوری، نقش تجویزی و تحریمی دارند.ثانیاً، هرچه از قلمرو علوم تجربی طبیعی
به محدوده علوم تجربی انسانی نزدیک&zwnj;تر می&zwnj;شویم، انگیزش آرای متافیزیکی ـ دینی، بر تئوری&zwnj;پردازی

قوّت می&zwnj;گیرد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


