
چهار شنبه 16 فروردین 1396 - 09:56

طه حسین؛ دین و مدرنیته/ زندگی و تکون فکری طه حسین

طه حسین مایل است همان نقشی که دکارت در سنت فلسفی غرب ایفا نمود را در سنت اسلامی بازآفرینی کند و

بنیانگذار نوعی فهم مدرن و فلسفی از سنت اسلامیو عربی باشد.

طه حسین مایل است همان نقشی که دکارت در سنت فلسفی غرب ایفا نمود را در سنت اسلامی&zwnj; بازآفرینی
کند و بنیان&zwnj;گذار نوعی فهم مدرن و فلسفی از سنت اسلامی&zwnj;و عربی باشد.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر یادداشتی از محمدجواد خلیلی دانش آموخته حوزه علمیه قم دانشجوی دکتری علوم
سیاسی پژوهشگر اندیشه سیاسی اسلامی و جهان عرب در مورد طه حسین است که در ادامه می خوانید؛

اندیشه عربی و  نواندیشی معاصر است که در گستره فرهنگ  پرفروغ  از ستارگان  طه حسین(۱۹۷۳-۱۸۸۹) یکی 
درخشید. نویسنده و منتقد ادبی که نه تنها بخشی از فرهنگ و زیست اندیشه عربی را نمایندگی می&zwnj;کند بلکه
سمبل نوآورانی است که اندیشه و فرهنگ عمومی&zwnj;عربی را ساخته و پرداخته کرده و آنچنان سنگ بزرگی را در
آب&zwnj;های راکد اندیشه عربی افکنده است که امواج آن تا کنون مفاهیم و روش&zwnj;های اندیشه مدرن عربی را
تحت تاثیر قرار داده است. وی با طرح سوالاتی جدی، روش خوانش سنت، تحجر، جمود و افتخار به گذشته موهوم را به
چالش کشید و خواهان ریشه&zwnj;یابی استبداد فراگیر، مفهوم وجود، مفهوم من عربی، مفهوم شرق و غرب و دست
یابی به آزادی و پیشرفت شد. پیشگامی&zwnj;او در فراخواندن نخبگان و جامعه عربی به سوی پیشرفت و خارج شدن
از لاک گذشته&zwnj;گرایی و بازسازی اندیشه و سنت عربی، سبب شکل&zwnj;گیری موجی گسترده از نوگرایی در

جهان عرب شد و جریانی که وی آغازگر راهش بود تاکنون فعال و تاثیرگذار است.

زندگی و تکون فکری طه حسین

طه&zwnj;بن&zwnj;حسین&zwnj;بن&zwnj;علی&zwnj;بن&zwnj;سلامه نوامبر ۱۸۸۹ در روستایی اطراف شهر مغاغه
از توابع استان منیا مصر در خانواده&zwnj;ای فقیر متولد شد. کودک سه سال داشت که در اثر یک خطای پزشکی نور
دیده&zwnj;اش برای همیشه خاموش گردید. پدر او را به مکتب&zwnj;خانه روستا سپرد تا قرآن بیاموزد اما پیشرفت
خارق&zwnj;العاده&zwnj;اش همگان حتی والدین را شگفت زده کرد. پدر علیرغم نداشتن امکانان مالی گسترده تمام
توان را برای پیشرفت طه به میدان آورد و در سال ۱۹۰۲ فرزند را به الازهر سپرد. چهار سال برای فارغ التحصیلی از
الازهر کافی بود اما خودش از این مدت به چهل سال طاقت&zwnj;فرسا یاد می&zwnj;کند. او عدم نوآوری اساتید،

روش&zwnj;های ناکارامد تدریس و دیگر عقب ماندگی&zwnj;های آموزشی را سبب سختی آن دوران می&zwnj;داند.

سال ۱۹۰۸ برای طه فرخنده بود زیرا دانشگاه مصر در آن سال افتتاح شد و او جز اولین کسانی بود که برای ورود به آن
پیشقدم شد. وی توانست در دانشگاه علوم جدید را فراگیرد و با تمدن اسلامی، تاریخ، جغرافیا، فلسفه و برخی
زبان&zwnj;های شرقی مانند حبشی، عبری و سریانی آشنا شود. هنگام تحصیل در دانشگاه، به الازهر نیز برای
زبان&zwnj;شناسی شرکت و  ادبی  موضوعات  با  برخی سمینارها  در  و  داشت  تردد  دروس  برخی  از  استفاده 
می&zwnj;جست. برنامه دانش اندوزی طه تا سال ۱۹۱۴ که وی موفق به کسب دانشنامه دکتری شد، بین کسب
علوم جدید و قدیم در نوسان بود. دانشگاه مصر برای یک دوره مطالعاتی او را به دانشگاه مونپولیه فرانسه اعزام نمود و
بعد از یک سال به مصر بازگشت سپس مجددا به پاریس عزیمت نمود و از رساله دکتری دوم خود در پاریس با موضوع

فلسفه اجتماعی ابن&zwnj;خلدون دفاع کرد.

بر حیات را  تاثیر  بیشترین  که  نمود  ازدواج  بریسو  نام سوزان  به  فرانسوی سوئیسی  بانویی  با  اگوست ۱۹۱۷  در 
علمی&zwnj;او داشت. دلبر جوان، بسیاری از آثار فرانسه و لاتین را برای همسرش قرائت نمود تا او بتواند با این
منظومه دانش نیز آشنا شود. وی همچنین بسیاری از کتاب&zwnj;هایی را که با خط بریل نگارش شده بود را برای طه
فراهم نمود. این یار همراه، مورد توجه و علاقه خارق العاده طه حسین بود و او یک بار گفته بود از زمانی که صدای

سوزان را شنیده&zwnj;ام، قلبم معنای غم و درد را نچشیده است.

سال ۱۹۱۹ با نمره ممتاز، رساله دکتری دوم خود را دفاع نمود و به مصر بازگشت که خیلی سریع به عنوان استاد تاریخ
یونانی و رومی&zwnj;فعال شد. او بارها به عنوان رئیس دانشکده ادبیات و نیز رئیس دانشگاه اسکندریه منصوب شد.

5 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176743/


همچنین بارها در کسوت استادی دانشکده ادبیات عرب، مشغول تدریس شد و به عنوان. مستشار عالی وزارت علوم و
معارف مصر نیز منصوب گردید.

طه حسین در سال ۱۹۴۴ بازنشسته شد اما از تلاش علمی&zwnj;و کوشش برای تربیت شاگردان و نیز انتشار آثار
علمی&zwnj;ارزشمند باز نایستاد. اگر سمت&zwnj;های علمی&zwnj;و اجرایی که او بعد از بازنشستگی در آنها انجام
وظیفه نمود را گرد آوریم تبدیل به لیستی بلند بالا می&zwnj;شود که از حضور در کمیسون مشترک ادبی ایتالیا و
سوئیس تا فعالیت در کمیته مشترک علمی&zwnj;ادبی مصر و هند در لیست به چشم خواهد آمد. او دو بار از سوی
دولت مصر برای کسب جایزه نوبل کاندید شد و در سال۱۹۷۱ از طرف یونسکو کنفرانس گرامیداشتی برای وی در اروگوئه

برگزار شد که شاید در تاریخ یونسکو بی&zwnj;نظیر باشد. طه حسین اکتبر ۱۹۷۳ بدرود حیات گفت.

تالیفات و آثار

نگارش نیز  و  ادبی  آثار  برخی  تصحیح  داستانی  ادبیات  جلد شامل  پنجاه  از  بیش  طه حسین  تالیفات  مجموعه 
کتاب&zwnj;های تاریخی تحلیلی می&zwnj;باشد. مقالات بی&zwnj;شماری نیز در معتبرترین مجلات مصر و دیگر
کشورهای عربی منتشر نمود و همچنین بسیاری از کتاب&zwnj;ها و نمایشنامه&zwnj;ها را نیز ترجمه نمود[۱]. جان
مایه میراث مکتوب طه حسین را می&zwnj;توان در سه محور اساسی معرفی نمود. او سعی کرده است پیرامون الف:
تاریخ ادبیات و نوآوری&zwnj;های ادبی ب: سنت اسلامی&zwnj;و ج: نقد اجتماعی و فرهنگی قلم فرسایی کند و

پروژه&zwnj;ای سه&zwnj;گانه را در عرصه فکری مصر به پیش برد.

در محور نخست، در پی به کارگیری روش&zwnj;های مدرن تحلیل تاریخی است تا با کمک آنها میراث اسلامی&zwnj;را
بازخوانی کند. این متدولوژی عموما در خوانش سنت یهودی و مسیحی به کار گرفته شده بود و طه حسین تمایل داشت

که پروژه&zwnj;اش تکرار تجربه عصر روشنگری در میراث اسلامی&zwnj;باشد.

در محور دوم وی می&zwnj;خواست نظام آموزشی را به گونه&zwnj;ای متحول سازد که خروجی سیستم، دانشورانی
باشند که مدرنیته مصری را پی&zwnj;ریزی نمایند.

در محور سوم او برجسته سازی برخی سنبل&zwnj;های ادبی و نیز متون سنتی را دنبال می&zwnj;کرد تا طلیعه داران
روشنگری و مدرنیته در عرصه اجتماع و فرهنگ فاقد پشتوانه نظری و ادبی نباشند. تولید ادبیات متناسب با الزامات

مدرنیته و بنا نهادن روش&zwnj;های انتقادی از اولویت&zwnj;های این مرحله بود.

پژوهشگری که خواهان مشاهده محور نخست پروژه طه حسین است باید کتاب پیرامون شعر جاهلی را جستجو کند.
این کتاب در سال ۱۹۲۶ منتشر شد و مجادلات بسیاری را سبب شد تا آنجا که کار به دادگاه و برخی ادعاها در خصوص
ادبی عربی ادبی مدرن، سنت  نقد  ابزار  با  اثر می&zwnj;کوشد  این  در  نیز رسید. وی  انبیا  به  دادن کذب  نسبت 
اسلامی&zwnj;را واکاوی کند. پیرامون شعر جاهلی، یک اثر انتقادی که محصول برخورد ذهن نقاد طه حسین و متنی از

گذشته با مدد روش دکارت است.

او بسیار استادانه روش رنه دکارت فیلسوف فرانسوی را به خدمت می&zwnj;گیرد هر چند با سنت فلسفه اجتماعی
فرانسه آشنا بوده و شاگردی کسانی هم چون دورکهیم را در پرونده دارد اما ترجیح می&zwnj;دهد روش شک محور
دکارت را به کارگیرد. زیرا دکارت به درستی حلقه وصل سده&zwnj;های میانه و مدرنیته است و همواره بر عدول خود از
روش&zwnj;های متداول در سنت فلسفی قدیم اصرار دارد و فاعل شناسا را محور دانسته و متدولوژی علمی&zwnj;راه

یافته از علوم تجربی را ارج می&zwnj;نهد.

طه حسین مایل است همان نقشی که دکارت در سنت فلسفی غرب ایفا نمود را در سنت اسلامی&zwnj;بازآفرینی
کند و بنیان&zwnj;گذار نوعی فهم مدرن و فلسفی از سنت اسلامی&zwnj;و عربی باشد و پایه&zwnj;های مدرنیته را
از نظر تئوریک غنا و قوام بخشد. اما واکنش&zwnj;ها به پروژه او آن&zwnj;قدر طوفنده بود که او قانع شد تا در نقشه
کلی راه تجدید نظر کند و با در نظر داشتن جوهر مدرنیته، اسب روش&zwnj;های مدرن را بر میراث ادبی و فکری عربی

آرام&zwnj;تر براند.

پیرامون محور دوم کلان پروژه طه حسین، باید به کتاب مستقبل الثقافه فی مصر[۲] نظر افکند. این اثر که سال ۱۹۳۷
منتشر شد در پی طراحی برای مدل مدرنیزاسیون کشور به ویژه حوزه تعلیم، تربیت و فرهنگ است. نقشه وی یک

5 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



بسته کامل بود که می&zwnj;توان گفت از یک طرف کلیه جریان&zwnj;های مشابه را مدد می&zwnj;رساند و از سوی
دیگر آنها را در می&zwnj;نوردد.

جریان لیبرالی که از اوایل قرن نوزدهم شکل گرفته بود و در حوزه سیاست، حزب الوفد آنرا نمایندگی می&zwnj;کرد و نیز
جریان اصلاح دینی متمایل به لیبرال&zwnj;ها که علی عبد الرازق صاحب کتاب مشهور الاسلام و اصول الحکم، چهره
بارز آن بود و همچنین بخش فلسفی جریان نوگرا که احمد لطفی السید و مصطفی عبدالرازق نمایندگانش بودند، همگی

تحت تاثیر قرار گرفتند .

طه حسین هر چند به این اشخاص و جریان&zwnj;ها نزدیک بود اما علیرغم برخی اشتراکات مهم، پروژه&zwnj;اش یک
بسته خاص بود و پیشاهنگی کل این جریان را عهده&zwnj;دار شد. او به روشنی می&zwnj;خواست شخصیت و من
مصری را به گونه&zwnj;ای در فرایند تمدنی اروپایی وارد کند که به تمام قد از نظر فلسفی و تاریخی با کاروان غرب
همراه و هم آوا شود. سپس بعد از گذر از این مرحله، اسلام را به مثابه یک دین و فرهنگ، لباس مدرنیته بپوشاند و به

عنوان یک عنصر جدید با کاروان معرفتی غرب همراه کند.

آخرین محور این پروژه را باید در اسلامیات او هم چون کتاب الفتنه الکبری[۳] و مرات الاسلام[۴] جستجو نمود. او با کمک
بپردازد، واقعه  اصل  و سقم  به صحت  آنکه  از  فارغ  دارد،  وجود  کهن  متون  در  که  داستان&zwnj;هایی  از  گرفتن 
ارزش&zwnj;های انسانی را برجسته و توضیح می&zwnj;دهد. او بدون توجه به اینکه از نظر متن و یا اسناد درون دینی،
یک واقعه چه مقدار صحت تاریخی دارد به ارایه تحلیلی انسانی از آن حوادث مبادرت ورزید. او غنای ادبیات داستانی و نیز
بازسازی و پردازش ارزش&zwnj;های اخلاقی مد نظر خود مانند تساهل و تسامح را از طریق بازنویسی و بازخوانی

حوادث و اسطوره&zwnj;های تاریخی دنبال نمود.

زمینه و زمانه

دورانی که طه حسین در آن می&zwnj;زیست، عصر پرتلاطم بعد از فروپاشی عثمانی و اوج رویارویی جهان اسلام با
مساله مدرنیته و عقب ماندگی است. مصر با حمله ناپلئون بناپارت و حضور مستشرقان اروپایی به ویژه فرانسوی با
لایه&zwnj;هایی از فرهنگ غربی آشنا شده بود. برخی بر این باورند که تلاش&zwnj;های بعدی جهان عرب برای فهم

ماهیت مدرنتیه، خصوصا مصری&zwnj;ها ماهیت فرهنگی دارد.

از دیگر سو ظهور و بروز جریانهای مختلف فکری در دوران معاصر در بستر سیاست تحقق یافته است. جریان&zwnj;های
خواهان استقلال سیاسی در کشورهای مهم عربی هم چون عراق و مصر، عمدتا دارای خواستگاه مدرن هستند.
مفاهیمی&zwnj;هم چون آزادی و استقلال در بستر تفکرات مدرن متولد شدند. یکی از مهم&zwnj;ترین احزاب فعال در

عرصه استقلال سیاسی در مصر حزب الوفد می&zwnj;باشد که دارای گرایش&zwnj;های پان&zwnj;عربیستی بود.

طه حسین به بزرگان این جریان بسیار نزدیک بود و آثار او به فربه شدن عقبه تئوریک این جریان و گروه&zwnj;های
همسو بسیار مدد رساند. اصول و مفاهیمی&zwnj;هم چون آزادی، ملیت، جدایی دین از سیاست و نظام دموکراتیک
حکومتی، رسما توسط حزب الوفد اعلام شده و خود را به آن ملتزم می&zwnj;دانست. در فضای فروپاشی خلافت و
تلاش برای استقلال و مبارزه با وجوه استعماری حکومت&zwnj;های موجود عربی این دست افکار بسیار مترقی و دلربا

محسوب می&zwnj;گردید.

طه حسین به عنوان یک نویسنده و ادیب روشنفکر تمام این تلاش&zwnj;ها را وابسته به پذیرش مبانی مدرنیته
می&zwnj;دانست. استقلال برای طه حسین مهم است اما آن&zwnj;را هدف نهایی نمی&zwnj;داند بلکه وسیله

ایست که باید مدنیت و تغییر زیست جهان مصری را در پی&zwnj;داشته باشد.

باور داشت که غرب از نظر طه حسین تجسم تمدن بشری، ارزش&zwnj;های انسانی و دموکراسی است.  اروپا 
توانسته است خود را پیشتاز کاروان سعادت بشری سازد که مرهون عقلانیت و روح علمی&zwnj;حاکم بر این تمدن
است. تمدن جدید یعنی غرب و غرب یعنی جهان جدیدی که مصر باید جزیی از آن باشد. او با هرگونه غیریت سازی در
مقابل تمدن غربی مخالف بود و هر تلاشی که منجر به شکل&zwnj;گیری تمدنی مصری در مقابل تمدن غربی باشد را
پروژه&zwnj;ای شکست خورده می&zwnj;دانست و معتقد بود، تنها راه موفقیت، قرار گرفتن کامل مصر در مدار تمدن و

جهان جدید است.

5 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



وی برای تحقق این آرزوی بزرگ نقشه ای کامل طراحی کرده بود. اولین قدم برای طی طریق، شناخت تاریخ و آموختن از
تعریف شرقی  معرفتی  منظومه  در  هرگز  و  بوده  غربی  نیز  گذشته  در  او  که  بداند  باید  مصری  است.  گذشته 
نمی&zwnj;شده است. این اظهار نظر متعلق به زمانی است که دوگانه شرق و غرب در تحلیل تاریخ تمدن پذیرفته شده

بود. کتاب الشرق و الغرب احمد امین که ده سال بعد منتشر می&zwnj;شود، گواهی بر این مدعاست.

در این دوگانه شرق مظهر ادیان و مسائل روحانی و معنوی و غرب سمبل عقلانیت علمی&zwnj;و ابزاری است. طه
حسین می&zwnj;گوید من(الانا) و هویت مصر اساسا غربی است و ملاک در این تقسیم، جغرافیا و موقعیت مکانی
نیست، بلکه هویت مصری همیشه متاثر از روم باستان و غرب بوده است. در این دوگانه هر چه دیگر کشورهای عربی از
فرهنگ و عرفان هند و ادیان شرقی متاثرند، مصر از نظر طه حسین مقهور روابط عمیق تاریخی، جغرافیایی و هویتی

غربی است و نمی&zwnj;توان آن را در شرق دسته بندی کرد.

فهم این نکته تاریخی و اندماج کامل در غرب و جزیی از غرب شدن، تنها راه رسیدن به کمال است. او تاریخ مصر را
متکون در بطن تاریخ یونان و روم می&zwnj;داند و برای این مهم، به ارایه شواهد تاریخی از متون باستانی اقدام

می&zwnj;کند.

اما یک سوال باقی می&zwnj;ماند که چرا پروسه تکامل مصر متوقف و دچار انحطاط شد و همپای تمدن بشری پیشرفت
نکرد. در آن دوران یک پاسخ کلیشه&zwnj;ای به این سوال کلیدی داده می&zwnj;شد. کلیه جریان&zwnj;هایی که به
نحوی غربگرا محسوب می&zwnj;شدند، عمده دلیل عقب ماندگی را به سیطره عثمانی و انحطاط خلافت نسبت

می&zwnj;دهند. وی نیز دلیل عقب ماندن از کاروان پیشرفت و اروپایزه نشدن مصر را دولت عثمانی می&zwnj;داند.

طه حسین بعد از انتشار کتاب پیرامون شعر جاهلی و بازخوردی که از جامعه دریافت کرد، در مورد اسلام و نقش دین در
عقب ماندگی بسیار با احتیاط سخن می&zwnj;گفت و همواره از ورود به این عرصه پرهیز می&zwnj;نمود. او دوران
سیطره خلافت بر مصر را به دوران سیطره کلیسا قبل از عصر روشنگری تشبیه می&zwnj;کند و بر این باور است که

خسارت این سیطره به مراتب کمتر و دورانش کوتاه&zwnj;تر است.

از نظر وی اسلام، توانست دو تمدن ایرانی و رومی&zwnj;را اسلامیزه کند لذا اکنون مصر می&zwnj;تواند تمدن غربی را
محدود و  بسیار شخصی  را  دین  او  کند.  قبول  را  مسیحیت  یعنی  تمدن  این  درون  دین  آنکه  بدون  بپذیرد  کاملا 
می&zwnj;بیند و خواهان جدایی نهاد دین و دولت و عدم دخالت دین در حوزه تقنین است به این جهت بر عناصر هویتی،

فرهنگی و تاریخی اسلام تاکید دارد.

در آستانه قرن بیستم، جوامع اسلامی&zwnj;زایمان دردناکی داشتند و از پس آن موجودی عظیم الجثه و با ابهت،
فرزندان خرد و کلانی را به دنیا آورد و کشورهای عربی بعد از عثمانی پا به عرصه سیاسی گذاشتند. در قاموس مفاهیم
آن دوران، امت عبارت بود از گروه مسلمانانی که به یک کیش و آیین واحدی باور دارند. امت یعنی گروه مسلمانان که

خلافت، نماینده رسمی&zwnj;و عینی آن بود.

بعد از فروپاشی، برخی بر احیا خلافت اصرار ورزیدند و برخی بر گذر از آن اما هر دو گروه به پشتوانه نظری و ساخته و
پرداخته کردن مفاهیم مختلف نیازداشتند. دنیای مدرن، مفهوم ملت و ملیت را به ارمغان آورده بود و این برهاضمه جهان
اسلام سنگینی می&zwnj;کرد. طه حسین واژه امت در زبان عربی را به گونه&zwnj;ای دیگر بازسازی نمود. امت برای

او معنایی جز مصر و مصری بودن و تعلق خاطر به مساحت جغرافیایی مصر، فارغ از هر دین و مذهبی نداشت.

سرزمین واحد و عشق ورزیدن به آن، ملاک شهروندی است و همه شهروندان با هم در حقوق و مزایا برابرند. او خواهان
وحدت و یکپارچگی مصر برای زیست مسیحی&zwnj;ها و مسلمانان بود. دین نیز از بعد فرهنگی و کارکرد اجتماعی، آن
مقدار که برای این وحدت می&zwnj;کوشید ارج می&zwnj;یافت. ارزش اجتماعی اسلام در توانایی ساختن احساس
ملی مشترک است. نظام آموزشی وظیفه دارد این احساس مشترک را نهادینه کند و مبانی میهن پرستی را توسعه

دهد.

شاید بتوان گفت برخورد طه حسین با دین دو سویه است. از طرفی مخالف حضور دین به عنوان منبع قانونگذاری است و
دنیای مدرن و عقل ابزاری را نقطه عزیمت برای تقنین می&zwnj;داند. اما از دیگر سو، سعی در ارایه خوانشی مدرن از
سنت دینی است. او در تالیفات پرشمار خود اقدام به بازخوانی تاریخ اسلام نموده و سعی در نمایش تصویری مدرن از
تاریخ است تا طبقه روشنفکر و تحصیل کرده مصری را خوش آید. به عنوان نمونه او از پیامبر یک قهرمان داستانی در

5 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



معنای مدرن آن می&zwnj;سازد و عثمان را سمبلی برای ضعف نوع بشر معرفی می&zwnj;کند.

با قرائتی کلان از تاریخ اسلام کلیت آن را نزاع فضیلت و خیر با عالم شر روایت می&zwnj;کند. در کتاب الفتنه الکبری او
راه می&zwnj;خواهند  که  می&zwnj;کند  تصویر  خواهی  عدالت  انقلابیون  چون  هم  را  نخستین  مسلمانان 
سومی&zwnj;بین سوسیالیسم و کاپیتالیسم را بپیمایند. او بر جنبه&zwnj;های احساسی و عاطفی و معنوی دین
تاکید می&zwnj;کند و مایل نیست مفهوم امت و یا ملت بر اساس دین ساخته شود و دین را در این رهگذر ناتوان

می&zwnj;یابد.

طه حسین زبان عربی را یکی از ارکان هویت می&zwnj;داند که بهترین میراث گذشتگان، برای مصر نوین است. او به
خلاف اسلام&zwnj;گرایان که زبان عربی را به&zwnj;عنوان ابزاری برای تبلیغ دین و زبان اسلام می&zwnj;دانند آنرا
صرفا عامل مشترک مبارکی می&zwnj;داند که می&zwnj;تواند مانند ملاتی مرغوب، جامعه مصری را هویت واحدی

بخشد. زبان عربی بود که توانست در دوران ترکان عثمانی هویت و فرهنگ مصر را حفظ کند.

جمع بندی

شکوفایی طه حسین در کوران آشنایی جوامع مسلمان با مفهوم روشنگری و عقلانیت بود و این تکاپو شرایط خاصی را
بر جامعه فرهنگی مصری حاکم نمود. او تفکری را نمایندگی می&zwnj;کرد که خواهان حضور مفهوم روشنگری (تنویر) در
بطن تحولات فرهنگی جهان عرب بود. گویی بعد از قرن&zwnj;ها به تازگی مصر و جهان اسلام، وارد عصر روشنگری و
رنسانس شده&zwnj;اند و باید اندیشمندانی تنویر و یا روشنگری را معنا کنند و از برای حدود و ثقورش طرحی نو

دراندازند. طه حسین از پیشگامان پرداختن به این مفهوم در جهان عرب است.

او در برخی وجوه، بسیار به کسانی مانند تقی زاده و کسروی در تاریخ ایران شبیه است. وی نمی&zwnj;خواست مصر
راه دیگری را برای پیشرفت طی کند و یا باور نداشت که امکان دارد راهی به جز مسیر غرب وجود داشته باشد. طه
حسین و همفکرانش، بنیانگذاران تجدد در جهان عرب هستند که با حضور آنان چرخ&zwnj;های مارکسیست، لیبرالیسم

و پان عربیسم به گردش درآمد.

آنان یک درد مشترک داشتند که چرا غرب پیش رفت و ما بازماندیم. اما پاسخ&zwnj;ها مبتنی بر دانشی بود که از مغرب
زمین آمده و کاملا طبیعی است به پاسخی دست یابند که مبتنی بر اندیشه&zwnj;های غربی باشد. علیرغم آنکه در
مغرب زمین دو نحله چپ و راست و یا مارکسیسم و لیبرالیسم در تقابل بودند اما در مصر و دیگر کشورهای عربی
مصر، جامعه  در  مطرح می&zwnj;شدند.  ماندگی  عقب  پرسش  به  پاسخ  عنوان  به  هم  کنار  اسلامی&zwnj;در 

اسلام&zwnj;گرایان نیز در پاسخ گویی به پرسش عقب ماندگی از نظر تئوریک و عملی توفیقی نداشتند.

از اوایل قرن بیستم تا کنون که این دو طیف از احزاب اسلام&zwnj;گرا و غرب&zwnj;گرا با تمام تنوعی که دارند،
نتوانستد پاسخی در خور دهند. تاکنون هیچ حزب و نحله&zwnj;ای نتوانسته است، جوامع بحران&zwnj;زده خاورمیانه را
به سلامت از نزاع سنت مدرنیته عبور دهد. بسیاری از بحران&zwnj;های پیشین و کنونی خاورمیانه، در فقر تئوریک این
جوامع ریشه دارد. همفکران طه حسین در برهه&zwnj;ای قدرت یافتند اما نتوانستند این کشتی طوفان زده را به ساحل

نجات رهنمون شوند.

تجربه حکومت&zwnj;هایی هم چون جمال عبدالناصر، سادات و حسنی مبارک که گرایش&zwnj;های غربی داشتند نه
تنها به توسعه یافتگی و حل شکاف&zwnj;های اجتماعی ختم نشد بلکه با گذر از استبداد پادشاهی سنتی به استبداد
مدرن و جمهوری&zwnj;های پلیسی مادام العمر تغییر ظاهر داد. احزاب اسلام&zwnj;گرا نیز بعد از سال&zwnj;ها حضور
در حاشیه قدرت، علیرغم داشتن ادعاهای بزرگ اما در مقام نظر، نتوانستند عقبه تئوریک قابل قبولی را تولید کنند.
تکرار را  دیگران  خورده  تجربه شکست  همان  یافته&zwnj;اند،  قدرت  که  هرزمان  عمل  مقام  در  هم&zwnj;چنین 
کرده&zwnj;اند. هنوز هیچ جامعه اسلامی&zwnj;نتوانسته است میوه&zwnj;ای در خور را از درخت نظریات اندیشوران

بومی&zwnj;خود بچیند و با لذت از گلو فرو برد.

[۱] . برخی از مهم&zwnj;ترین کتاب&zwnj;های وی به این شرح است.

فتنه بزرگ، عثمان ۲. فتنه بزرگ، علی و فرزندانش۳ . پیرامون شعر جاهلی ۴. آینده فرهنگ در مصر ۵. همراه با ابی العلا
در زندان ۶. فلسفه ابن خلدون ۷. اودیب ۸. آینه اسلام ۹. شیخین . ۱۰. عشق گمشده ۱۱. رنگ&zwnj;ها

5 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



[۲] .آینده فرهنگ در مصر

[۳] فتنه بزرگ

[۴] آیینه اسلام

5 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


