
دوشنبه 14 فروردین 1396 - 10:39

یادداشتی از حجت الاسلام خسروپناه؛

علوم طبیعی دینی/ ادراک حسی عاری از هرگونه پیشداوری میسّر نیست

ادراک حسی و تجربه خالی از صبغه تئوریک و عاری از هرگونه پیشداوری میسر نیست. آموزشها و تجارب قبلی

مشاهدهگر، باعث میشوند که فرد ناظر، نکتههای خاصّی را ببیند و از نکتههای دیگری غفلت کند.

ادراک حسی و تجربه خالی از صبغه تئوریک و عاری از هرگونه پیش&zwnj;داوری میسر نیست. آموزش&zwnj;ها و
از و  ببیند  را  خاصّی  نکته&zwnj;های  ناظر،  فرد  که  می&zwnj;شوند  باعث  مشاهده&zwnj;گر،  قبلی  تجارب 

نکته&zwnj;های دیگری غفلت کند.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر یادداشتی از حجت الاسلام خسروپناه در مورد علوم طبیعی دینی از کتاب کلام نوین
اسلامی جلد ۳ است که در ادامه می خوانید؛

علوم تجربی نزد نگارنده عبارتند از مجموعه گزاره&zwnj;های مدعی کشف از واقع (اعم از واقعیت طبیعی و واقعیت
ساخته بشر) که اولا: مدلل (حتا به صورت ظنی) باشند و ثانیا: منسجم باشند؛ ثالثا: نسبت به اهداف تعیین شده،
کارآمد باشند؛ رابعا: مقبولیت بین الاذهانی نزد دانشمندان پیدا کنند. این مجموعه گزاره&zwnj;های علمی باید با
بهره&zwnj;گیری از بدیهیات حسی و عقلی به سرانجام برسند. علوم تجربی، به هیچ وجه از حس و تجربه آغاز

نمی&zwnj;شود و پیش از تحقیقات تجربی، مبتنی بر پیش&zwnj;فرض&zwnj;های غیر تجربی هستند.

پرسشهای مهم در علوم طبیعی دینی این است&zwnj;که: آیا گزاره&zwnj;ها یا معارف دینی می&zwnj;توانند بر دانش
تجربی مؤثر باشند؟ این تأثیرها در چه منطقه&zwnj;ای از پیکره علوم تجربی خواهد بود؟ آیا تأثیر و تأثّر به نحو تعانُد است
یا تعاضُد؟ موجب بالندگی علم می&zwnj;شود یا مایه پژمردگی آن می&zwnj;گردد؟ دستاوردهای علمی در بستر تاریخ
علم از تأثیرگذاری متافیزیک دینی و سکولار بر تحقیقات علمی خبر می&zwnj;دهد. نظریه&zwnj;ها و مفاهیم علمی به
در مابعدالطبیعی  مبانی  و  مبادی  و  نظری  مفاهیم  و  نمی&zwnj;شوند  برگرفته  طبیعت  از  کامل  و  دقیق  طور 
نظریه&zwnj;های علمی نفوذ دارند. اهداف علمی و نگرش&zwnj;های جهان&zwnj;بینی دانشمندان در چگونگی
شکل&zwnj;گیری علم تأثیر می&zwnj;گذارد؛ زیرا اهداف علمی دانشمندان، نوع پرسش&zwnj;های نظری آنان را تحت
تأثیر قرار می&zwnj;دهد. این تأثیرگذاری نه تنها در مقام گردآوری علم، بل در مقام داوری و آزمون&zwnj;پذیری نیز ظاهر

می&zwnj;گردد و ادعای پوزیتویستی و نئوپوزیتیویستی را ابطال می&zwnj;سازد.

نیست. میسّر  پیش&zwnj;داوری  هرگونه  از  عاری  و  تئوریک  صبغه  از  خالی  &zwnj;ی  تجربه  و  حسی  ادراک 
آموزش&zwnj;ها و تجارب قبلی مشاهده&zwnj;گر، باعث می&zwnj;شوند که فرد ناظر، نکته&zwnj;های خاصّی را
ببیند و از نکته&zwnj;های دیگری غفلت نماید. پس هر مشاهده و احساس، مصبوغ به صبغه تئوری&zwnj;ها است.
مشاهدات و ادراکات حسی، بی&zwnj;طرفانه نیست؛ زیرا ادراک حسی، مسبوق به علاقه&zwnj;ای خاص، سؤالی

معین یا مسئله&zwnj;ای ویژه است.

زبان آدمیان، حامل دریافت&zwnj;های جهان&zwnj;شناختی و معرفت&zwnj;شناختی و فرهنگی و ایدئولوژیکی است و
نیز فرود را بدان جا  بار فرهنگی و فلسفی همراه خویش  یا هر مقوله دیگر،  یا هنر  آید، خواه در علم  هر جا فرود 
می&zwnj;آورد؛ پس نه تنها مشاهدات، مسبوق به نظریه&zwnj;اند و نه تنها زبان تجربیات همراه با تئوری&zwnj;ها
و جهان&zwnj;شناختی  پیش&zwnj;فرض&zwnj;های  از  بسیاری  به  منوط  علم،  تولد  بلکه  هستند؛ 

معرفت&zwnj;شناختی است؛ بدون تسلیم آنها نمی&zwnj;توان قدم از قدم برداشت.

در نتیجه، این ادعا که گزاره&zwnj;های مشاهداتی، تکیه&zwnj;گاه مطمئنی برای بنای کاخ معرفت تجربی&zwnj;اند
ناتمام است؛ زیرا داده&zwnj;های علم و گزاره&zwnj;های مشاهداتی هر چند همواره مبتنی بر داده&zwnj;های جهان
مشترک و مشاع بین همگان&zwnj;اند؛ لیکن این داده&zwnj;ها خواه از راه مشاهده و توصیف به دست آیند و خواه از
طریق آزمایش&zwnj;گری کنترل شده و اندازه&zwnj;گیری&zwnj;های کمی، هرگز امور واقع عریان و بوده&zwnj;های

محض نبوده و همواره مؤلفه&zwnj;ای از تفسیر را با خود همراه دارند.

مفاهیمی، مانند: انرژی، انتروپی، ژن، مولکول، ناهنجاری، شعور ناآگاه، وجدان جمعی و... که در تئوری&zwnj;های علوم
طبیعی و انسانی به کار گرفته می&zwnj;شود، مشاهده&zwnj;پذیر مستقیم نیستند؛ بلکه توسط ساخته&zwnj;های

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176689/


ذهنی برای تبیین پدیدارهای مشهود جهان بیرونی به کار گرفته می&zwnj;شوند.

آنکه بین واقعیات ظاهر شده و تفسیر ناشده و بین نظریه&zwnj;ها تفاوت جوهری وجود دارد؛ زیرا خلاصه سخن 
یافت تجربی  قوانین  در  که  می&zwnj;گیرند  کار  به  را  اصطلاحاتی  مشهود،  واقعیات  تبیین  در  تئوری&zwnj;ها 
نمی&zwnj;شوند؛ به همین جهت برای ربط زبان تئوریک به زبان تجربه، از قواعد تبدیل و یا قواعد تطابق بهره گرفته
می&zwnj;شود؛ بنابراین، گزاره&zwnj;های مشاهدتی مسبوق و مصبوغ به نوعی نظریه&zwnj;اند و به میزانی که این
نظریه&zwnj;ها و مفروضات مضمر در گزاره&zwnj;های مشاهداتی خطاپذیر باشند، گزاره&zwnj;های مشاهداتی نیز

خطاپذیر و غیر قابل اعتمادند؛

با استقرا اثبات قوانین علمی و داوری نیست و  برای  اینکه: استقرا، روش قابل اطمینانی  مطلب قابل توجه دیگر 
نمی&zwnj;توان قضایای مشاهداتی و شخصی مختص به زمان و مکان معینی را بر نظریه&zwnj;های علمی و قضایای
کلی بدل ساخت. نگارنده گرچه دیدگاه پوزیتویستی اثبات&zwnj;گرایانه و تأییدگرایانه را نمی&zwnj;پذیرد و بر تأثیر اموری
به عنوان متافیزیک، هستی&zwnj;شناسی، معرفت&zwnj;شناسی، سرمشق و پارادایم، بر فرایند علم و دستاوردهای
علمی اعتراف می&zwnj;کند؛ ولی نظریه ابطال&zwnj;گرایی و نسبیت&zwnj;گرایی در حوزه علوم تجربی را نیز
نمی&zwnj;پذیرد و عینیت به معنای مطابقت با واقع را صحیح می&zwnj;داند؛ و میدانی برای امکان داوری همگانی را

باز می&zwnj;گذارد.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


