
سه شنبه 01 فروردین 1396 - 12:42

گفتاری از مصطفی دلشاد تهرانی؛

ویژگیهای پیامبران از منظر امیرالمومنین(ع)

برای پیامآوران الهی، در آموزههای امام علی (ع) در نهجالبلاغه ویژگیهایی بیان شده است که مجموعۀ این ویژگیها، آنان

را در انجام دادن رسالتِ هدایتِ خلق، یاری کرده است.

برای پیام&zwnj;آوران الهی، در آموزه&zwnj;های امام علی (ع) در نهج&zwnj;البلاغه ویژگیهایی بیان شده است که
مجموعۀ این ویژگیها، آنان را در انجام دادن رسالتِ هدایتِ خلق، یاری کرده است.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر گفتاری از مصطفی دلشاد تهرانی در مورد ویژگی&zwnj;های پیامبران از منظر
امیرالمومنین(ع) است که در ادامه می خوانید؛

در آموزه&zwnj;های امام علی (ع) در نهج&zwnj;البلاغه برای پیام&zwnj;آوران الهی، ویژگیهایی بیان شده است که
مجموعۀ این ویژگیها، آنان را در انجام دادن رسالتِ هدایتِ خلق، یاری کرده است. مهم&zwnj;ّترین این ویژگیها عبارت

است از: زهد و پارسایی، ساده&zwnj;زیستی، تواضع و فروتنی، صبر و پایداری، مصمّمی و اراده&zwnj;ورزی و...

۱ . زهد و پارسایی

دنیای نکوهیده مانع اصلی کمال آدمی است و وابستگی به آن و دنیادوستی، ریشۀ همۀ خطاها، خلافها و تباهیهاست؛
پیام&zwnj;آوران الهی که دست&zwnj;یافتگان به قلّۀ کمالات انسانی بوده&zwnj;اند و بار رسالت رستگاری و به کمال
زهد نکوهیده  دنیای  به  و  اند  بوده  ای  وارسته  انسانهای  خود  داشته&zwnj;اند،  عهده  بر  را  آدمیان  رساندن 
می&zwnj;ورزیده اند و پارسایانه زیست می&zwnj;کرده&zwnj;اند؛ به طوری که این پارسایی، بنیادی اساسی در
زندگی، دعوت، ابلاغ رسالت و استواری و پایداری آنان بوده است. امیر مؤمنان علی (ع) در توصیف پیامبر اکرم (ص)، زهد

و پارسایی وی را چنین شرح داده است:

&laquo;وَ کَذَلِکَ مَنْ عَظُمَتِ الدُّنْیَا فِی عَیْنِهِ، وَ کَبُرَ مَوْقِعُهَا فِی قَلْبِهِ آثَرَهَا عَلَی اللهِ تَعَالَی فَانْقَطَعَ إِلَیْهَا وَ صَارَ عَبْداً لَهَا. وَ
لَقَدْ کَانَ فِی رَسُولِ اللهِ &zwnj;ـ&zwnj; صَلَّی اللهُ عَلَیْهِ وَآلِهِ &zwnj;ـ&zwnj; کَافٍ لَکَ فِی الْأُسْوَةِ، وَ دَلِیلٌ لَکَ عَلَی ذَمِّ
الدُّنْیَا وَعَیْبَهَا، وَ کَثْرَةِ مَخَازِیهَا وَ مَسَاوِیهَا، إِذْ قُبِضَتْ عَنْهُ أَطْرَافُهَا، وَ وُطِّئَتْ لِغَیْرِهِ أَکْنَافُهَا، وَ فُطِمَ عَنْ رَضَاعِهَا، وَ زُوِیَ عَنْ

زَخَارِفِهَا&raquo;؛

(هرکس دنیا در دیده&zwnj;اش بزرگ نماید و ارزش و اعتبار آن در دلش فراوان نماید، آن را بر خدا مقدّم سازد و جز آن به
چیزی نپردازد و بندۀ او شود [و بدو دل بازد]. برای تو بسنده است رسول خدا را ـ که درود خدا بر او و خاندانش باد
&zwnj;ـ&zwnj; مقتدا گردانی، و رهنمودی بر نکوهش دنیا و نشان دادن بدیهایش، و بسیاری خوارمایگیهای رسوا و
زشتیهایش، زیرا همۀ گوشه و کنارهای دنیا به روی او بسته شد، و برای جز او گسترده شد؛ از نوشیدن شیر از پستان

دنیا بریده شد، و از زیورهای آن دور داشته شد).
نهج البلاغه ، خطبۀ ۱۶۰

پس از این سخن، امام (ع) به زهد و پارسایی و ساده&zwnj;زیستی موسی (ع)، داوود (ع) و عیسی بن مریم (ع)
اشارت کرده، دوباره به زهد و پارسایی پیامبر اکرم (ص) پرداخته است؛ ازجمله چنین توضیح می دهد:

&laquo;عُرِضَتْ عَلَیْهِ الدُّنْیَا فَأَبَی أَنْ یَقْبِلَهَا، وَ عَلِمَ أَنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ أَبْغَضَ شَیْئاً فَأَبْغَضَهُ، وَ حَقَّرَ شَیْئاً فَحَقَّرهُ، وَ صَغَّرَ شَیْئاً
فَصَغَّرَهُ... . فَأَعْرَضَ عَنِ الدُّنْیَا بِقَلْبِهِ، وَ أَمَاتَ ذِکْرَهَا مِنْ نَفْسِهِ&raquo;؛

(دنیا بر او عرضه شد و از پذیرفتن آن سر باززد؛ و چون دانست خدای پاک از هر کاستی چیزی را دشمن می&zwnj;دارد،
آن را دشمن داشت [و ترک آن گفت]، و چیزی را که خدا خوار شمرده، آن را خوار انگاشت، و چیزی را که کوچک شمرده،

آن را کوچک داشت. پس با دل خود از دنیا روی بگردانید، و یاد آن را از جان خود میرانید).
همان

همۀ پیام&zwnj;آوران الهی، زاهدان و پارسایانی سرآمد بوده اند و در این امر [چون دیگر امور] کامل&zwnj;ترین نمونه

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176478/


برای مردمان اند. در واقع این زهد و پارسایی، تکیه گاهی اساسی در اجرای رسالت آنان بوده است.

۲ . ساده زیستی

ساده&zwnj;زیستی در زندگی پیامبران الهی، جلوۀ خاصّی دارد. سادگی و بی&zwnj;پیرایگی آنان در رفتار، معاشرت،
نشست و برخاست و وجوه گوناگون زندگی، هرکسی را شیفتۀ ایشان می&zwnj;کند. آنان ساده&zwnj;زیستی را از
همه نظر پاس می&zwnj;داشتند و از جلال و شوکت ظاهری بیزار بودند. همین ساده&zwnj;زیستی آنان بود که دلها را
لبریز از دوستی ایشان می&zwnj;کرد. آنان دلها را پر می&zwnj;کردند، نه با جلال و دبدبه&zwnj;های ظاهری، بلکه با
جلال و حشمتهای معنوی که توأم با سادگی بود. امیر مؤمنان علی (ع) دربارۀ ساده&zwnj;زیستی پیام&zwnj;آوران

الهی چنین آورده است:

یَقُولُ: إِذْ   ;zwnj&ـ;zwnj& َوَ سَلَّم اللهُ عَلَیْهِ  اللهِ &zwnj;ـ&zwnj; صَلَّی  کَلِیمِ  بِمُوسَی  َیْتُ  ثَنّ إِنْ شِئْتَ  &laquo;وَ 
&laquo;رَبِّ إِنِّی لِمَا أَنزَلْتَ إِلَیَّ مِنْ خَیْرٍ فَقِیرٌ&raquo;. وَ اللهِ، مَا سَأَلَهُ إِلاَّ خُبْزاً یَأْکُلُهُ لِأَنَّهُ کَانَ یَأْکُلُ بَقْلَةَ الْأَرْضِ، وَ لَقَدْ
کَانَتْ خُضْرَةُ الْبَقْلِ تُرَی مِنْ شَفِیفِ صِفَاقِ بَطْنِهِ، لِهُزَالِهِ وَ تَشَذُّبِ لَحْمِهِ. وَ إِنْ شِئْتَ ثَلَّثْتُ بِدَاوُودَ &zwnj;ـ&zwnj; صَلَّی اللهُ
عَلَیْهِ وَ آلِهِ &zwnj;ـ&zwnj; صَاحِبَ الْمَزَامِیرِ، وَ قَارِیءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَلَقَدْ کَانَ یَعْمَلُ سَفَائِفَ الْخُوصِ بِیَدِهِ، وَ یَقُولُ لِجُلَسَائِهِ
أَیُّکُمْ یَکْفِینِی بَیْعَهَا. وَ یَأْکُلُ قُرْصَ الشَّعِیرِ مِنْ ثَمَنِهَا. وَ إِنْ شِئْتَ قُلْتُ فِی عِیسَی بْنَ مَرْیَمَ &zwnj;ـ&zwnj; عَلَیْهِ السَّلَامُ
&zwnj;ـ&zwnj; فَلَقَدْ کَانَ یَتَوسَّدُ الْحَجَرَ، وَ یَلْبَسُ الْخَشِنَ، وَ یَأْکُلُ الْجَشِبَ، وَ کَانَ إِدَامُهُ الْجُوعَ، وَ سِرَاجُهُ بِاللَّیْلِ الْقَمَرَ، وَ
ظِلَالُهُ فِی الشِّتَاءِ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَ مَغَارِبَهَا، وَ فَاکِهَتُهُ وَ رَیْحَانُهُ مَا تُنْبِتُ الْأَرْضُ لِلْبَهَائِمِ. وَ لَمْ تَکُنْ لَهُ زَوْجَةٌ تَفْتُنُهُ، وَ لَا وَلَدٌ

یَحْزُنُهُ، وَ لَا مَالٌ یَلْفِتُهُ، وَ لَا طَمَعٌ یُذِلُّهُ. دَابَّتُهُ رِجْلَاهُ، وَ خَادِمُهُ یَدَاهُ&raquo;؛

(اگر خواهی دومین را موسای سخنگو با خدا ـ که درود خدای بر او باد ـ نمونه آرم که می&zwnj;گفت: &laquo;پروردگارا!
من به هرگونه خیری که برایم بفرستی نیازمندم&raquo;. به خدا سوگند که او جز نانی برای اینکه بخورد از خدا
نخواست، که او روییدنی زمین می&zwnj;خورد، و سبزی روییدنیها، از لاغری و تکیدگی گوشت تن، از پوست تُنُک شکم
او دیده می&zwnj;شد. و اگر خواهی سومین را داوود ـ که درود خدای بر او باد ـ نمونه آرم؛ دارندۀ آوازهای خوش و
خوانندۀ بهشتیان. او به دست خود، از برگ خرمابُن زنبیل می&zwnj;بافت و به همنشینان خود می&zwnj;گفت: کدام
یک از شما در فروختن آن مرا یاری می&zwnj;کند؟ و با بهای آن گِرده نان جوینی می&zwnj;خرید و می&zwnj;خورد. و
اگر خواهی از عیسی بن مریم ـ که درود خدای بر او باد ـ گویم که سر را بر سنگ می&zwnj;نهاد و می&zwnj;خوابید،
جامۀ درشت می&zwnj;پوشید، خوراک ناگوار می&zwnj;خورد، نان خورشِ او گرسنگی بود، چراغش در شب، ماه، و
برای چارپایان زمین  بود که  روییدنیهایی  او  بوگیاهِ  و میوه و خوش  زمین.  باختران  و  در زمستان، خاوران  سایبانش 
می&zwnj;رویاند. نه همسری داشت که او را فریفتۀ خود کند، و نه فرزندی که اندوه وی خورد، و نه دارایی که او را
بود و خدمتگزار وی پایش  او دو  اندازد. مرکب  به خواری  را  او  به چیزی که  و نه چشمداشت  مشغول خود سازد، 

دستهایش).
نهج البلاغه ، خطبۀ ۱۶۰

ساده&zwnj;زیستی پیام&zwnj;آوران الهی، ریشه در زهد و پارسایی آنان داشت و ازاین&zwnj;رو، راستین و استوار
بود. آنان در پرتو این ساده&zwnj;زیستی، آزاد و بی&zwnj;تکلّف، رسالت خود را پیش می&zwnj;بردند. زهد حقیقی
قالب در  حقیقی  زهدی  دهندۀ  جلوه  خویش،  درون  از  نفسانی  موانع  همۀ  حذف  از  است  عبارت  که  آنان 
ساده&zwnj;زیستی ای است که می تواند موانع خارجی را نیز از پیش پای بردارد. امیر مؤمنان علی (ع) پس از بیان

زهد پیامبر اکرم (ص)، ساده&zwnj;زیستی وی بر آن مبنا را چنین توصیف کرده است:

&laquo;وَ لَقَدْ کَانَ &zwnj;ـ&zwnj; صَلَّی اللهُ عَلَیْهِ وَ آلِهِ &zwnj;ـ&zwnj; یَأْکُلُ عَلَی الْأَرْضِ، وَ یَجْلِسُ جِلْسَةَ الْعَبْدِ، وَ
یَخْصِفُ بِیَدِهِ نَعْلَهُ، وَ یَرْقَعُ بِیَدِهِ ثَوْبَهُ، وَ یَرْکَبُ الْحِمَارَ الْعَارِی، وَ یُرْدِفُ خَلْفَهُ&raquo;؛

(آن بزرگوار ـ که درود خدا بر او و خاندانش باد &zwnj;ـ&zwnj; چنان بود که روی زمین غذا می&zwnj;خورد و چون بندگان
می&zwnj;نشست و به دست خود پای افزار خویش را پینه می زد و جامۀ خود را وصله می&zwnj;نمود و بر خرِ

بی&zwnj;پالان سوار می&zwnj;شد و دیگری را بر ترک خود سوار می&zwnj;فرمود).
همان

شکل ساده&zwnj;زیستی، بنابر مقتضیّات زمان تغییر می&zwnj;کند، ولی روح آن، که مایۀ آزادگی و بی&zwnj;تکلّفی
است پایدار است؛ در واقع همۀ پیامبران هم، این&zwnj;گونه می&zwnj;زیسته&zwnj;اند.

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



۳ . تواضع و فروتنی

پیام&zwnj;آوران الهی به اوج بندگی خدا دست یافته بودند و با وجود همۀ مراتب کمالی خویش، در تعامل با انسانها در
نهایت تواضع و فروتنی رفتار می&zwnj;کردند. امیر مؤمنان علی (ع) این ویژگی آنان را چنین توصیف کرده است:

&laquo;فَلَوْ رَخَّصَ اللهُ فِی الْکِبْرِ لِأَحَدٍ مِنْ عِبَادِهِ لَرَخَّصَ فِیهِ لِخَاصَّةِ أَنْبِیَائِهِ وَ أَولِیَائِهِ. وَلکِنَّهُ سُبْحَانَهُ کَرَّهَ إِلَیْهِمُ الْتَّکَابُرَ وَ
رَضِیَ لَهُمُ التَّوَاضُعَ. فَأَلْصَقُوا بِالْأَرْضِ خُدُودَهُمْ، وَ عَفَّرُوا فِی التُّرَابِ وُجُوهَهُمْ. وَ خَفَضُوا أَجْنِحَتِهُمْ لِلْمُؤْمِنِینَ، وَ کَانُوا أَقوْاماً

مُسْتَضْعَفِینَ&raquo;؛

(اگر خداوند رخصت کبر ورزیدن را به یکی از بندگانش می&zwnj;داد، بی&zwnj;گمان چنین اجازه&zwnj;ای را به
و دید  ناپسند  آنان  بر  را  ورزیدن  تکّبر  از هر کاستی،  پاک  لکن خدای  و دوستانش می&zwnj;داد؛  گزیده  پیامبران 
فروتنی&zwnj;شان را پسندید. پس پیامبران ـ از روی فروتنی&zwnj;ـ رخساره&zwnj;هایشان را بر زمین چسبانیدند و

چهره&zwnj;های خود را به خاک مالیدند و برابر مؤمنان فروتنی نمودند و خود مردمانی فروافتاده بودند).
نهج البلاغه ، خطبۀ ۱۹۲

پیام&zwnj;آوران الهی، ویژگان درگاه خداوند و دوستان و پیروان مطلق اویند؛ پس اگر تکبّر ورزیدن درخور آفریده&zwnj;ای
از آفریدگان می&zwnj;بود، خداوند ایشان را بدان اجازه می&zwnj;فرمود، درحالی که ایشان فروافتاده&zwnj;ترین و
متواضع&zwnj;ترین بندگان خدای اند. بندگی خدا، فروافتادگی، دوری از تکبّر و فروتنی با خلق خدا ویژگی برجسته و دل

نواز پیام&zwnj;آوران الهی است.

۴ . صبر و پایداری

پیامبران در ابلاغ رسالت و هدایت خلق، بیشترین صبر و پایداری را داشته&zwnj;اند. آنان در برابر انکارها، سرسختیها، و
آزار و اذیّتها صبور و پایدار بوده&zwnj;اند؛ زیرا در غیر این صورت، کار هدایت مردمان به سامان نمی&zwnj;آمده است.

امیر مؤمنان علی (ع) در توصیف این حالت آنان می فرماید:

&laquo;رُسُلٌ لَا تُقَصِّرُ بِهِمْ قِلَّةُ عَدَدِهِمْ، وَ لَا کَثْرَةُ الْمُکَذِّبیِنَ لَهُمْ&raquo;؛

(پیامبرانی که کمی عدد و بسیاری تکذیب&zwnj;کنندگان، آنان را از انجام دادن هدف بازنداشت).
نهج البلاغه ، خطبۀ ۱

پیامبران در رسالت خویش درنماندند و دعوت حقّ را با صبر و پایداری، به مردم رساندند و هدایت خلق را با همۀ
دشواریهایش پیش بردند.

هر پیامبری که در میان امّتی برانگیخته شد، با مخالفت گروهی سرسخت که با او دشمنی می&zwnj;کردند روبه رو
می شد، به طوری که سخن او را تکذیب می&zwnj;نمودند، ولی هیچ یک از این امور، سبب کوتاهی ورزیدن پیامبران در
انجام دادن تکلیف خویش نگشت و آنان را از ارشاد مردمان با وجود ناخواهیها، بدانچه مصلحت زندگی این جهانی و
زندگی آن جهانی&zwnj;شان بود، بازنداشت. بلکه هریک از آنان به تنهایی به پا خاست و مردمان را به پذیرفتاری و
فرمانبرداری پروردگار دعوت کرد و در مجاهدت با دشمنان دین خدا، متحمّل نهایت رنج و سختی شد و با این همه، دعوت
خدا را در پرتو عنایت و حکمت الهی در اطراف زمین نشر داد تا اینکه آثار دین، محفوظ و سنّتهای الهی پابرجا گردید. امیر
و آزارها  تکذیبها،  سرسختیها،  بیشترین  برابر  در  (ص)  اکرم  پیامبر  پایداری  و  صبر  دربارۀ  (ع)  علی  مؤمنان 

آتش&zwnj;افروزیها، و پیشبرد رسالت خویش با وجود آن سختیها، فرموده است:

&laquo;وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، دَعَا إِلَی طَاعَتِهِ، وَ قَاهَرَ أَعْدَاءَهُ جِهَاداً عَنْ دِینِه، لاَ یَثْنِیه عَنْ ذَلِکَ اجْتَمَاعٌ عَلَی
تَکْذِیبِه، وَ الْتِمَاسٌ لِإِطْفَاءِ نُورِهِ&raquo;؛

(گواهی می&zwnj;دهم که محمّد، بنده و فرستادۀ اوست. به پذیرفتاری او فرا خواند و دشمنانش را با جهاد برای دفاع
از دینش شکست داد. همدستانی &zwnj;ـ کافران ـ بر دروغگو خواندن او، وی را از دعوت بازنگردانید و کوشش در

.;zwnj&(ـ;zwnj& ـ او را بر جای ننشانید;zwnj& خاموش ساختن نورِ وی

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



همان ، خطبۀ ۱۹۰

رسول خدا (ص) آن هنگام که بار سنگین رسالت را به دوش گرفت، تا آن زمان که به رفیق اعلا پیوست، در اطاعت حقّ
کوتاهی نکرد، هرگز متزلزل نشد، ثابت&zwnj;قدم پیش رفت و در هیچ اوضاع و احوالی دست از پایداری نکشید؛ به

طوری که این امر از مهم&zwnj;ّترین عوامل توفیق وی در به مقصد رساندن رسالت بود.

۵ . مصمّمی و اراده ورزی

رسالت سنگین پیام&zwnj;آوران الهی جز با مصمّمی و اراده&zwnj;ورزی آنان سامان نمی&zwnj;یافته است. آن بندگان
ویژه و برگزیدۀ خدا در مأموریّت خویش برای هدایت انسانها مصمّم و با اراده عمل کردند؛ امیر مؤمنان علی (ع) دربارۀ این

ویژگی شان فرموده است:

&laquo;وَ لکِنَّ اللهَ سُبْحَانَهُ جَعَلَ رُسُلَهُ أُولِی قُوَّةٍ فِی عَزَائِمِهِمْ&raquo;؛

(لیکن خدای پاک از هر کاستی، فرستادگان خود را در اراده و مقصدشان نیرومند گردانید).
نهج البلاغه ، خطبۀ ۱۹۲

خداوند پیام&zwnj;آوران خود را با قدرت و مُکنت مادّی نفرستاد، بلکه آنان را به نیروی تصمیم و عزم راسخ برای تبلیغ
رسالت مجهّز ساخت؛ ازهمین روست که آنان را اولوالعزم خوانده&zwnj;اند، زیرا با عزم جزم و کمال قدرت اراده برای
برپایی دین خدا عمل کرده اند و در این راه، همه گونه شکیبایی و مجاهدت نموده&zwnj;اند. امام علی (ع) آنگاه که از

رسالت پیامبر اکرم (ص) سخن به میان آورده، دربارۀ وی چنین گفته است:

&laquo;أَرْسَلَهُ...، فَبَلَّغَ رِسَالَاتِ رَبِّهِ غَیْرَ وَانٍ وَ لَا مُقَصِّرٍ&raquo;؛

(او را فرستاد، و او پیامهای پروردگارش را رسانید، بی&zwnj;هیچ&zwnj;گونه سستی و کوتاهی کردنی).
همان ، خطبۀ ۱۱۶

آنان ممکن پایدار  اراده&zwnj;ورزی  پرتو مصمّمی و  انجام رساندند، جز در  الهی به  ابلاغ رسالت  پیامبران در  آنچه 
نمی&zwnj;شد.

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


