
سه شنبه 01 فروردین 1396 - 11:54

آیت الله قرهی؛ تنها اهلبیت از ظاهر و باطن هر آیه، مطّلع هستند

آیت الله قرهی گفت: سیوطی از پیامبر نقل می کند که کسی بر حد، حرف، باطن و ظاهر قرآن اطّلاع نمییابد، مگر این

که از ما اهلبیت باشد.

آیت الله قرهی گفت: سیوطی از پیامبر نقل می کند که کسی بر حد، حرف، باطن و ظاهر قرآن اطّلاع نمی&zwnj;یابد،
مگر این که از ما اهل&zwnj;بیت باشد.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر مشروح آخرین جلسه تفسیر قؤان آیت الله قرهی در سال 95 است که در ادامه می
خوانید؛

فاطمه أمّ&zwnj;البنین، دقیقاً در مقام فاطمه&zwnj;ی معصومه(س) است

امشب، شب وفات فاطمه أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) است، آن بانوی مکرّمه و معظّمه&zwnj;ای که
حسب فرمایش اعاظم و بزرگان، مقام باعظمت آن بانوی مکرّمه، دقیقاً مقام فاطمه&zwnj;ی معصومه(علیها الصّلوة و

السّلام) است. فرمودند: نه یک مقدار بیشتر و نه کمتر.

آن بانوی مکرّمه&zwnj;ای که به قدری در باب ادب، مؤدّب است که به ساحت قدس مولا عرضه داشت: اسم من را بیان
نفرمایید، در این خانه، فاطمه، دختر رسول الله بوده، نمی&zwnj;خواهم به عنوان فاطمه باشم، من کنیز فاطمه دختر

رسول الله هستم.

چنان مؤدّب است که ادب را به أبناء خود نیز انتقال داد. طوری که از او، تالی&zwnj;تلو معصوم، ابالفضل العبّاس(علیه
الصّلوة و السّلام)، به وجود می&zwnj;آید که به قول زین&zwnj;العابدین، سیّد السّاجدین، امام&zwnj;العارفین، آقا
علیّ&zwnj;بن&zwnj;الحسین(علیه الصّلوة و السّلام)، ایشان، فردای قیامت، مقامی دارد که &laquo;یغبطه سائر

.;raquo&الشهداء

یقیناً حضرت علی  ،;raquo&یغبطه سائر الشهداء;laquo& این الشّریف) فرمودند:  اللّه مقامه  امینی(اعلی  علاّمه 
اکبر(علیه الصّلوة و السّلام) را هم شامل می&zwnj;شود. علی اکبر(علیه الصّلوة و السّلام)، به مقام عمّ گرامش،

ابالفضل العبّاس، غبطه می&zwnj;خورد.

کنز خفیّ الهی، آیت&zwnj;الله مولوی قندهاری(اعلی اللّه مقامه الشّریف) و بزرگان دیگر، از جمله شیخ طوسی(اعلی
اللّه مقامه الشّریف)، آن شیخ الطّائفه، بیان می&zwnj;فرمایند: خداوند متعال می&zwnj;خواهد بدن مبارک قمر منیر
بنی&zwnj;هاشم، ابالفضل العبّاس(علیه الصّلوة و السّلام)، در کنار شط بماند تا حرم مجزایی داشته باشند و بین این

دو حرم، بین الحرمین تبیین شود و خود این بین&zwnj;الحرمین، یک حرم تبیین می&zwnj;شود.

معلوم است، فرمودند: &laquo;السّعید سعیدٌ فی بطن أمّه و الشّقی شقیٌ فی بطن أمّه&raquo;، تمام آنچه که دارد،
ذیل این که به هر حال أب مکرّمش، مولی&zwnj;الموالی، مولی&zwnj;الموحّدین(علیه الصّلوة و السّلام)، علم خداست؛

ولی مادرش، کسی نیست، جز فاطمه أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام).

مجتهده امین: من کنیز کنیزان کنیزان فاطمه&zwnj;ی أمّ&zwnj;البنین(س) هستم

وقتی علاّمه طباطبایی(اعلی اللّه مقامه الشّریف)، اوصاف بانوی مکرّمه، سیّده&zwnj;ی عظیم&zwnj;الشّأن، بانو
امین(اعلی اللّه مقامها الشّریف) را می&zwnj;شنود، به مرحوم آقای ناطق اصفهانی، بیان می&zwnj;کند: وقتی از
علاّمه که  می&zwnj;کند  تعجّب  اصفهانی  ناطق  مرحوم  برسم.  مکرّمه  بانوی  این  خدمت  من  بگیرید،  ایشان 

می&zwnj;خواهد خدمت ایشان برسد.

این بانوی مکرّمه، کتبی دارد که کتاب تفسیر ایشان، مخزن&zwnj;العرفان، غوغاست. یک خانم و یک سیّده&zwnj;ی
مجتهده است، امّا فراتر از مباحث اجتهاد است. این بانویی است که استاد عظیم&zwnj;الشّأن ما، آیت&zwnj;الله

7 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176477/


العظمی مرعشی نجفی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) که خود ایشان به دیگران، اجازه&zwnj;ی روایی می&zwnj;دادند و
نیاز به این مطالب نداشتند، می&zwnj;فرمودند: از افتخارات من این است که از دست یک زن و بانوی مکرّمه&zwnj;ای

چون ایشان، اجازه&zwnj;ی روایی دارم.

و حکیمه، بانوی عفیفه  این  بودند، خدمت  اصفهانی  الشّریف) که  اللّه مقامه  وقتی شهید مظلوم بهشتی(اعلی 
و معرّفی می&zwnj;کنند  را  بهشتی  کیست؟ شهید  ایشان  که  دیگران می&zwnj;پرسند  از  می&zwnj;رسند، 
می&zwnj;گویند: فرزند فلانی است و ... . ایشان را می&zwnj;شناسید؟ می&zwnj;فرمایند: بله، می&zwnj;شناسم،
ایشان، واقعاً بهشتی است و به شهادت می&zwnj;رسد و بهشتی می&zwnj;شود. ایشان، این صحبت را در زمان

طاغوت بیان کرده بودند! ببینید مقام ایشان چیست.

پس بین زن و مرد فرقی ندارد، هر کس اتّصال پیدا کرد و در مقام تقوا، رشد کرد و بر فجور، غلبه پیدا کرد و بر فجور، پا
گذاشت، به این مقامات می&zwnj;رسد. شهادت آیت&zwnj;الله بهشتی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) را شاید بیست

سال قبل از شهادت ایشان، به ایشان مژده می&zwnj;دهند. خیلی عجیب است!

ایشان کتبی دارند، مطالعه کنید. کتاب روش خوشبختی برای خانم&zwnj;ها دارد، کأنّ مثل این که امروز نوشته و برای
همین الآن هست. گویی قلم ایشان، برای امروز است. من کتب ایشان را مطالعه کردم، غوغاست. این&zwnj;قدر این
مطالب، شیرین است، گاه دو، سه مرتبه کتاب&zwnj;های ایشان را خواندم. در کتاب&zwnj;های ایشان، نور است.

بعضی&zwnj;ها فقط می&zwnj;نویسند که کتابی نوشته باشند، امّا کتاب&zwnj;های ایشان، نور است.

وقتی علاّمه به اصفهان می&zwnj;روند و بین این دو بزرگوار، دیداری صورت می&zwnj;گیرد، مرحوم ناطق اصفهانی،
می&zwnj;گویند: بانو چنان رو گرفته بودند که فقط یک چشمشان معلوم بود، رو به روی علاّمه نشسته بودند، هر دو

خواستند سؤال کنند، یک&zwnj;باره با هم سخن گفتند، بعد آن بانوی مکرّمه فرمودند: علاّمه بگویند.

ضمن این که قبلش هم که گفته بودند: علاّمه می&zwnj;خواهند به منزل شما بیایند، آن بانوی مکرّمه، عارفه، فرموده
بودند: سیّد می&zwnj;خواهند بیایند و منزل ما را متبرّک کنند. با این که خودشان هم سیّده بودند.

به هر حال اوّل علاّمه سؤال می&zwnj;کنند و ایشان، جواب می&zwnj;دهند و بعد ایشان، سؤال می&zwnj;کنند و
علاّمه جواب می&zwnj;دهند. آقای ناطق اصفهانی می&zwnj;گویند: نیم ساعت به سکوت گذشت، وقتی تمام شد و
رفتند، به علاّمه گفتند: آقا، چه دیدید؟ فرمودند: من خوشحالم که امروز، فرزندی از سلاله فاطمه&zwnj;ی زهرا را دیدم

که همان حالات مادر، در وجود ایشان هست. تعجّب کردند، جمله، خیلی سنگین است!

به ایشان می&zwnj;گویند: علاّمه راجع به شما، این&zwnj;گونه صحبت کردند، ایشان، بسیار ناراحت می&zwnj;شوند
و می&zwnj;گویند: فقط این را به شما بگویم: من کنیز کنیزان کنیزان فاطمه أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) هم
نمی&zwnj;شوم. اگر می&zwnj;خواهید بدانید فاطمه&zwnj;ی أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) کیست؟ بدانید

که مقام ایشان، مانند مقام فاطمه&zwnj;ی معصومه(علیها الصّلوة و السّلام) است.

این مطالب، اتّصالیّه است. کسانی که اتّصال پیدا می&zwnj;کنند، این&zwnj;ها را می&zwnj;فهمند. بعضی مطالب،
گفتنی و خواندنی و شنیدنی نیست. بعضی مطالب، دیدنی و اتّصالی است و به وجود نمی&zwnj;آید إلاّ به تقوا.

اصل قمر منیر بنی&zwnj;هاشم(ع)، از مادرش است!

باب معرفت فاطمه أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) را ببینید که این&zwnj;قدر معرفتش بالاست که من دیدم اگر
امشب به ایشان، عرض ادب نکنیم، اصلاً نفهمیدیم قرآن یعنی چه.

آن&zwnj;قدر مقام معرفتش بالاست و طوری فرزندان گرامش را تربیت کرده که با این که حضرت ابالفضل العبّاس(علیه
الصّلوة و السّلام)، نسبت به امام مجتبی(علیه الصّلوة و السّلام) و أبی&zwnj;عبدالله(علیه الصّلوة و السّلام)، از یک پدر
هستند و اصل هم پدر است، فامیلی هم از پدر می&zwnj;آید؛ امّا هیچگاه به این&zwnj;ها نمی&zwnj;فرماید: برادرم،

بلکه همیشه می&zwnj;فرماید: مولایی، عبدی.

آن&zwnj;قدر باب معرفت فاطمه&zwnj;ی أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) بالاست که وقتی بشیر، خبر شهادت

7 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



فرزندان را می&zwnj;آورد، مدام می&zwnj;پرسد: از حسینم چه خبر؟

علاّمه امینی(اعلی اللّه مقامه الشّریف)، صحب کتاب الغدیر، می&zwnj;گوید: چهار قبر برای فرزندانش درست کرده بود،
امّا وسط یک قبری به نام قبر الحسین درست کرده بود و می&zwnj;گفت: این چهار فرزندم، فدایی حسینم هستند.

این، باب معرفت است!

بوده، آن کسی که شقی  و   ;raquo&أمّه بطن  آن کسی که سعید است، &laquo;السّعید سعیدٌ فی  واقعاً  لذا 
&laquo;شقیٌ فی بطن أمّه&raquo;. نقش زن، نقش عجیبی است. اگر زن، خوب بود، عالم خوب می&zwnj;شود. امام
راحل عظیم&zwnj;الشّأن فرمودند: از دامن زن، مرد به معراج می&zwnj;رود. هر جا خوبی&zwnj;هایی در مردان بود،

حتماً در رحم زنان پاک&zwnj;دامن و با شیر پاک آن&zwnj;ها و در دامن آن&zwnj;ها رشد کرده است.

ما مردان الهی را که جلوه می&zwnj;کنند، می&zwnj;بینیم. امّا باید بدانیم حقیقت مادر است، &laquo;اصلها ثابت و
فاطمه است.  مادر  اصل،  ا  امّ می&zwnj;کند،  تجلّی  دارد  این&zwnj;ها  لذا   .;raquo&السماء فی  فرعها 

أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام) این است.

لذا درست است که به حضرت عبّاس(علیه الصّلوة و السّلام)، قمر منیر بنی&zwnj;هاشم گفتند؛ امّا این را بدانید که
حسب روایات شریفه، هیچ کس از امام زمان خودش، زیباتر نیست. پس چرا ایشان را قمر گفتند؟ درست است که زیبا
بوده است، امّا از این باب است که ایشان، نزدیک&zwnj;ترین فرد به امام است، از باب اطاعت و تبعیّت، &laquo;فمن
تبع هدای فلا خوف علیهم و لا هم یحزنون&raquo;. لذا ماه شب چهارده را دیدید که چقدر روشن است. امّا آیا این نور،
برای خودش است؟ خیر، چون به خورشید نزدیک شده و روبه&zwnj;روی آن قرار گرفته، انعکاس نور خورشید است. قمر
منیر بنی&zwnj;هاشم یعنی بدانید هیچ کس نزدیک&zwnj;تر از ابالفضل العبّاس(علیه الصّلوة و السّلام) به شمس وجود
امامت ابالفضل العبّاس(علیه الصّلوة و السّلام) نیست. این، معنی قمر منیر بنی&zwnj;هاشم(علیه الصّلوة و السّلام)

است. آن&zwnj;قدر که مطیع است. هر چه مولایش بگوید، می&zwnj;پذیرد. این را از چه کسی یاد گرفته؟ از مادر.

دور سر و  آورد  را  بچّه  قنداقه&zwnj;ی  آمد،  دنیا  العبّاس  ابالفضل  وقتی همین  که می&zwnj;گویند:  است  نقل 
بچّه&zwnj;های بی&zwnj;بی&zwnj;دوعالم چرخاند و فرمود: یک موقعی فکر نکنید من بچّه دارم، دیگر به شما توجّه

ندارم، عبّاسم غلام شماست. این، باب معرفت است و این مادر، باید تجلیل شود.

یک کار خوبی کردند که هر کس بانی این کار بوده، خدا خیرش دهد و آن این که روز وفات أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و
السّلام) را روز تجلیل از مادران شهدا قرار دادند. چهار پسر ایشان، به شهادت رسیدند، امّا فرمودند: اگر ده فرزند هم

داشتم، همه را فدای حسین می&zwnj;کردم. این، باب معرفت است.

ما آنچه از یاد می&zwnj;گیریم، معرفت است و تا کسی در باب معرفت، وارد نشود؛ نه علم پیدا می&zwnj;کند و نه عبد
می&zwnj;شود. العبد، عینه، عرفان. و العلم، عینه، عرفان. و العرفان، معرفت الله تبارک و تعالی. این&zwnj;ها نکاتی
الشّریف) مقامه  اللّه  ادیب(اعلی  العظمی  آیت&zwnj;الله  ابوالعرفا،  کردند.  بیان  ما  اعاظم  و  بزرگان  که  است 
می&zwnj;فرمودند: شیخنا الاعظم(روحی له الفداء و سلام اللّه علیه)، عین در معرفت و عرفان را عبادت و علم تعبیر
حکیم که  هستند  این&zwnj;ها  می&zwnj;کند.  پیدا  هم  علم  لذا  و  می&zwnj;شود  عبدالله  یعنی  کردند؛ 
می&zwnj;شوند و من و تو به این حکما نیاز داریم که فرمودند: &laquo;هلک من لیس له حکیم یرشده&raquo;، هلاک
شد (فعل ماضی است، یعنی هلاک شده هست و نیاز نیست هلاک شود) آن کسی که حکیمی نداشته باشد تا او را

ارشاد کند. آن کسی می&zwnj;تواند حکیم باشد که باب معرفت را داشته باشد.

فاطمه&zwnj;ی أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام)، معرفت الله است و به ما معرفت و مطیع محض بودن در مقابل
امام و هادی الهی را به ما یاد می&zwnj;دهد. این، همان مطلبی است که در اوایل بحث بیان کردیم که پروردگار عالم
هادی برایتان  من  و  دارید  نیاز  هدایت  به  شما  نمی&zwnj;کنم،  رها  و  یله  را  شما  هبوط  از  بعد  من  فرموده: 
می&zwnj;فرستم &laquo;قلنا اهبطوا منها جمیعا فاما یاتینکم منی هدی فمن تبع هدای فلا خوف علیهم و بلا هم
و معصوم  تالی&zwnj;تلو  پایین،  به  معصوم  از  منتها  است.  معصوم  یکی،  و  الله  کتاب  یکی   ،;raquo&یحزنون
آن&zwnj;هایی که اهل معنا، حال و نفس هستند، هادیان الهی هستند. اگر ما از آن&zwnj;ها تبعیّت کردیم، شامل

&laquo;فلا خوف علیهم و لا هم یحزنون&raquo; خواهیم بود.

مگر ما می&zwnj;توانیم در مورد فضائل فاطمه&zwnj;ی أمّ&zwnj;البنین(علیها الصّلوة و السّلام)، مطلبی بگوییم؟!

7 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



بزرگان ما، گفتند: ما نمی&zwnj;توانیم، فقط در حدّی که پدرشان که بوده و ... که در کتب آمده، بیان می&zwnj;کنیم و
بیان ایشان  از  کوتاهی  بیوگرافی  امروزی&zwnj;ها  تعبیر  به  بگوییم.  نمی&zwnj;توانیم  را  ایشان  معرفتی  باب 

می&zwnj;کنیم و بالجد نمی&zwnj;دانیم ایشان کیست.

خیلی&zwnj;ها بودند، وقتی به مشکل خوردند، از ایشان حاجت گرفتند. لذا ما فقط خواستیم عرض ادبی خدمت ایشان
کرده باشیم و إلاّ ما کجا و این که بتوانیم در باب معرفتی ایشان وارد شویم، کجا؟! ما اظهار عجز می&zwnj;کنیم و

می&zwnj;گوییم: ادراکی نسبت به مقام این بانوی مکرّمه نداریم.

ظاهر حکمی و باطن علمی قرآن!

امّا در باب قرآن بیان می&zwnj;کردیم که قرآن، ظواهر و بواطنی دارد. در اصول کافی آمده که پیغمبر اکرم، محمّد
،;raquo&ٌفَظَاهِرُهُ حُکْمٌ وَ بَاطِنُهُ عِلْم ;rlm&ٌظَهْرٌ وَ بَطْن ;rlm&ُلَه;laquo& :مصطفی(صلّی اللّه علیه و آله و سلّم) فرمودند
یعنی ظاهر آن حکم می&zwnj;کند، مثلاً در مورد مسائل احکام، به آیات مراجعه می&zwnj;کنیم، ولی این، یک نوع
است و باز حکم این نیست. البته ما آیاتی به نام آیات الاحکام داریم و به این&zwnj;ها مراجعه می&zwnj;کنیم، امّا

فرمودند: همه&zwnj;ی قرآن، حکم است و لذا منظور فقط آیات الاحکام نیست.

مثلاً برخی گفتند: از عبارت &laquo;أقیموا الصلاة&raquo;، دلالت بر وجوب صلاة گرفته می&zwnj;شود و این اتّخاذ حکم
از ظاهر قرآن است. گرچه ما در این مورد بیان کردیم: فعل امر به تنهایی نمی&zwnj;تواند دلیل بر وجوب صلاة باشد و
مع ارکعوا  &laquo;و  داریم:  دیگر  جایی  در  مثال  عنوان  به  چون  برساند.  را  مطلب  این  هم  معصوم  فرمایش  باید 
الراکعین&raquo;، در این&zwnj;جا هم فعل امر است، امّا این را دلالت بر وجوب نماز جماعت نگرفتند و فرمودند:
این&zwnj;جا مستحبّ مؤکّد است. این را چه کسی بیان کرده؟ معصوم. پس این هم یک نکته&zwnj;ی بسیار مهم

است که ما به تنهایی حتّی از ظاهر آن هم نمی&zwnj;توانیم حکم بگیریم.

امّا فرمودند: باطن آن، علم است. باید به علم دست پیدا کرد. &laquo;العلم نور&raquo; علم، نور است. علم یعنی
آگاهی یافتن به حقایق شیء. هر کسی به حقایق چیزی آگاهی پیدا کند، می&zwnj;گویند: علم پیدا کرده است. این
مطلب در مورد هر چیزی هست، فیریک، شیمی، ریاضی، فقه، اصول و ... . گاهی بعضی&zwnj;ها علم ندارند و فقط
سواد دارند، این دیگر علم نیست، حفظی&zwnj;جات است. به تعبیر دیگر قوّه ادراک ندارند، فقط یک چیزی را حفظ کردند

و نمی&zwnj;فهمند یعنی چه.

لذا دیدید طرف، مهندس است، امّا نمی&zwnj;تواند چیزی کشف و اختراع کند، چون به حقیقت شیء نرسیده است و
علم ندارد، فقط فرمول&zwnj;هایی را حفظ کرده است. حالا براساس آن فرمول&zwnj;ها، چیزهایی را می&zwnj;داند.
امّا آیا خودش مبدع شیء شد که تبدیل به فعل شود؟ آنچه را تبدیل به فعل می&zwnj;گردد، علم یعنی حقیقت الشیء
علم معنای  حقیقت،  آن  که  شود  حقیقت  به  تبدیل  ابداع،  از  بعد  و  شود  مبدع  باید  اوّل  لذا  می&zwnj;گویند. 
می&zwnj;دهد. به صورت اصطلاحی و عامّه، می&zwnj;گوییم: فلانی در فلان رشته درس خوانده و عالم است، حتّی

دکترای آن رشته را هم گرفته است، امّا به حقیقت علم ندارد.

امّا برخی از افراد، خودشان مبدع مطلبی می&zwnj;شوند و مثلاً در باب چشم&zwnj;پزشکی ابداعی دارند. پروفسور
رجحان به عنوان پدر بافت&zwnj;شناسی طبّ در ایران، مبدع هستند و مطالبی را کشف و تبیین کرده و نظریّات جدیدی
دارد. شاید برخی هم در علوم مختلف به عنوان نظریه&zwnj;پرداز مطرح باشند، امّا در حقیقت نظریّه&zwnj;پردازی
نمی&zwnj;کنند. بحث جدایی دارد که این&zwnj;جا جای آن نیست، من یک زمانی مقاله&zwnj;ای داشتم در مورد این
که نظریه چیست و نظریه&zwnj;پرداز کیست که آیا واقعاً هر چیزی را می&zwnj;توان نظریه گفت یا نه، واقعاً برخی از

چیزها نظریّه نیست و نظریّه باید تحوّل ایجاد کند و عامل شیء جدید شود.

قرآن، به حقایق  باید  و شما  علم است  قرآن،  باطن  علم، حقیقت شیء است. حضرت می&zwnj;فرمایند:  پس 
دست&zwnj;یابی پیدا کنید. چه کسی می&zwnj;تواند؟!

در ادامه نیز فرمودند: &laquo;ظَاهِرُهُ أَنِیقٌ وَ بَاطِنُهُ عَمِیقٌ &raquo;، ظاهر آن زیبا و باطن آن هم عمیق است. همان
مطلبی که مولی&zwnj;الموالی نیز بیان کردند.

پس طبعاً قرآن، ظاهر و باطنی دارد.

7 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



تنها اهل&zwnj;بیت از ظاهر و باطن هر آیه، حدّ هر حرف و مَطلع هر حدّ، مُطّلع هستند

یک روایت دیگری داریم که باز این را سیوطی از علمای اهل&zwnj;جماعت بیان می&zwnj;کند که در درّ المنثور، جلد
اللّه علیه و آله و سلّم) فرمودند: &laquo;لِکلّ دوم است. او می&zwnj;گوید: پیغمبر اکرم، محمّد مصطفی(صلّی 
آیة&rlm; ظَهْرٌ وَ بَطْنٌ&rlm;&raquo;، تحقیقاً برای هر آیه&zwnj;ای (لام هم تحقیقیّه و هم تعلقیّه است)، ظاهر و باطنی
است، &laquo;و لکلّ حرف حدٌّ&raquo; برای هر حرفی از قرآن، حدّی دارد - معنی حدّ را هم بیان خواهم کرد تا ببینیم
لکلّ حدّ، - &laquo;و  دارد  تفاوت  آن،  با معنی حقیقی  که  کردند  ترجمه&zwnj;هایی  بعضی&zwnj;ها  و  چیست 
مَطلعٌ&raquo; و در ادامه نیز فرمودند: &laquo;و لکلّ مَطلع، مُطّلعٌ&raquo; برای هر مَطلعی، یک مُطّلعی نیاز است.

یعنی کسی باید آگاه باشد.

بعد فرمودند: &laquo;لا یَطّلع علی الحدّ و الحرف و البطن و الظهر إلاّ مِنّا اهل البیت&raquo;، کسی بر حد، حرف، باطن و
ظاهر آن اطّلاع نمی&zwnj;یابد، مگر این که از ما اهل&zwnj;بیت باشد. یعنی معصوم باشد. این روایت، بسیار عجیب

است.

بیان را  روایت  این   ،7 صفحه  خودش،  کتاب  یک  جلد  در  هست،  اهل&zwnj;جماعت  علمای  از  که  هم  آلوسی 
می&zwnj;کند و در ذیل آن می&zwnj;گوید: ابن عبّاس گفت: &laquo;قال إنّ القرآن ذو شجون و فنون و ظهور و بطون، لا
تنقضی عجائبه و لا تبلغ غایته إلاّ عند اهل&zwnj;بیت الرسول&raquo;. او هم روایتی را از ابن&zwnj;ابی&zwnj;حاتم
که او از ضحاک که به ابن عبّاس می&zwnj;رسد، در صحیح مسلم، نقل می&zwnj;کند و می&zwnj;گوید: این یکی از

روایات صحیح در نزد ما هست.

پس قرآن، ظاهر و باطنی دارد. در این جلسه همین روایات را بررسی خواهیم کرد و تمام می&zwnj;کنیم[1]. پس
فرمودند: &laquo;لِکلّ آیة&rlm; ظَهْرٌ وَ بَطْنٌ و لکلّ حرف حدٌّ و لکلّ حدّ، مَطلعٌ و لکلّ مَطلع، مُطّلعٌ &rlm;&raquo;. پس هر

آیه&zwnj;ای از این قرآن، ظاهر و باطنی دارد. برای هر حرفش هم حدّی دارد. حدّ چیست؟

حدّ یعنی جایگاهی که آغاز می&zwnj;شود و نهایت آن هم معلوم می&zwnj;گردد. چه کسی می&zwnj;توان آغاز
چیزی را بداند و نهایت آن را هم بداند، إلاّ به این که او به مطلبی مطّلع باشد.

مثال می&zwnj;زنم، شما می&zwnj;گویید: من رفتم و از اوّل تا آخر جزیره&zwnj;ای را گشتم، حدودش را معلوم
می&zwnj;کنید که از شمال، این است، از جنوب این است، از شرق این است، از غرب این است، در این&zwnj;جا زاویه

پیدا می&zwnj;کند، این&zwnj;جا ذوزنقه است، این&zwnj;جا لوزی است و ...، لذا نقشه آن را تبیین می&zwnj;کنید.

می&zwnj;گویند: عنوان حدّ در نقشه&zwnj;کشی، نسبی است. چون هیچ کسی وجود ندارد که حقیقت حدّ را بداند.
چون در هر علمی، چند درصدی را به عنوان خطای علمی می&zwnj;پذیرند و می&zwnj;گویند: این هست و هیچ
اشکالی هم ندارد. بعد که می&zwnj;آیند، می&zwnj;گویند: بالاخره این حدّ نشد. چون اگر بخواهیم حدّ بگوییم؛ یعنی
حقیقت آن مطلب از لحاظ طول، عرض، ارتفاع و حجم که حد شود. می&zwnj;گویند: چون نمی&zwnj;شود به دست

آورد، نسبی می&zwnj;گوییم حدّ است، ولی حدّ به حقیقت الحدّ موجود نیست.

کسی می&zwnj;فهمد؟!  را  حرف  حدود  چه کسی  حالا  دارد.  حدّی  حرفی،  هر  می&zwnj;فرمایند:  پیامبر  امّا 
نمی&zwnj;فهمد. پیامبر در ادامه می&zwnj;فرمایند: حالا این حدّ، مَطلع و آغازی دارد. این را همه قبول دارند که آغازی
دارد. حالا آغاز آن چیست؟ وقتی زمینی را به شما نشان می&zwnj;دهند، شاید حد آن را به صورت نسبی تعیین کنید،
امّا می&zwnj;گویید آغاز ندارد. چون از هر طرف وارد شوید، آن طرف، آغازش می&zwnj;شود. اگر در یک زمینی، شما از
جنوب بیایید، جنوب، مبداء شما می&zwnj;شود. اگر از شمال بیایید، آن، آغاز و مبداء شما می&zwnj;شود. اگر از غرب و
شرق هم بیایید، همین&zwnj;طور است. پس معلوم نیست که مَطلع آن کجاست. چون مَطلع هر چیزی براساس ورود

شماست.

امّا حضرت می&zwnj;فرمایند: هر حدّی، یک مَطلع دارد. این&zwnj;طور نیست که نسبی باشد و هر کس از هر جا وارد
شد، مَطلع را همان جا بگوید. لذا می&zwnj;فرمایند: لکلّ حدّ، مَطلعٌ. برای یک حرف قرآن، کجا، آغازش هست؟ چه
می&zwnj;فهمیم؟! فقط می&zwnj;گوییم: &laquo;الف، لام، میم&raquo;، الف، حرف است، مَطلع و آغاز آن کجاست؟!
شاید بگویید: الف، الف است، آغاز ندارد، امّا پیامبر می&zwnj;فرمایند: این، یک مَطلع و ورود دارد. منظور ا،ل،ف، هم

7 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



کجاست، جمله  یک  آغاز  بگویید:  اگر  می&zwnj;خوانیم.  الف  ما  که  است  حرف  این  اسم  این،  چون  نیست، 
می&zwnj;گوییم: همین حرفی که شروع می&zwnj;شود. یا آغاز قرآن را سوره&zwnj;ی حمد می&zwnj;گوییم. امّا در
این&zwnj;جا می&zwnj;فرمایند که حرف هم مَطلع دارد که ما نمی&zwnj;دانیم. لذا می&zwnj;فرمایند: باید کسی

باشد که مطّلع باشد. آن مطّلع کیست؟ می&zwnj;فرمایند: از ماست.

پس قرآن این است،چقدر عمیق است. این روایت را هم اهل جماعت دارند. ما چه فکر می&zwnj;کنیم؟ همین که قران
را باز می&zwnj;کنیم و می&zwnj;خوانیم، تمام شد و رفت؟! این، قرآن کریم و مجید الهی، گنج الهی است. لذا بیهوده
بزنی. معلوم آیات آن دست  به  تا  باوضو باشی،  باید طهارت داشته باشی و  نیست که حتّی در صورت ظاهر هم 

می&zwnj;شود یک چیز عجیب و غریبی است و ما بی&zwnj;خبریم.

حالا بعدها که در سوره وارد شدیم، مطالبی را بیان می&zwnj;کنم که تعجّب می&zwnj;کنیم که مگر این سوره، این
مطالب را هم دربردارد؟! ما که فقط در چند ثانیه می&zwnj;خوانیم: &laquo;قل اعوذ برب الناس، ملک الناس، اله الناس،
من شر الوسواس الخناس، الذی یوسوس فی صدور الناس&raquo;. امّا اگر بخواهیم نکات آن را، آن هم در حدّ خودمان،
نه در حدّی که واقعاً هست، بیان کنیم، حدود یک سال طول می&zwnj;کشد که فقط آیات، روایات و مطالب بزرگان را در
زمینه&zwnj;ی آیه&zwnj;ی اوّل آن را بیان کنیم، آن هم در حدّ خودمان! این قرآن چیست؟! چقدر باعظمت است! چه

می&zwnj;دانیم قرآن چیست!

قرآن، دارای پیچیدگی و فنونی است که عجائب آن پایان نمی&zwnj;پذیرد و کسی به انتهایش دست نمی&zwnj;یابد

بعد از بیان وجود ظاهر و باطن برای هر آیه&zwnj;ای و حدّ برای هر حرفی و مطلع برای هر حدّی، آلوسی نیز به نقل از
ابن عبّاس از پیامبر بیان کرده که این قرآن، دارای پیچیدگی&zwnj;هاست، &laquo; إنّ القرآن ذو شجون و فنون و ظهور و
بطون، لا تنقضی عجائبه و لا تبلغ غایته إلاّ عند اهل&zwnj;بیت الرسول&raquo;. قرآن، پیچیدگی&zwnj;ها و فنونی دارد
که ما در همین حدّ خودمان که روایاتش را بیان می&zwnj;کنیم هم تحمّل آن را نداریم، چه برسد بخواهیم به خود قرآن
ورود پیدا کنیم. قرآن، ظاهرهایی دارد (نه فقط یک ظاهر) و بطونی. عجائب و شگفتی&zwnj;های آن تمام ناشدنی است

و انتهای آن را هم کسی به دست نمی&zwnj;آورد.

در تفسیر امام حسن عسگری(صلوات اللّه و سلامه علیه) و دو تفسیر دیگر - که حالا بعداً در بحث بسم الله الرحمن
الرحیم بیان می&zwnj;کنم - آمده که یکی از شاگردان جواد الائمّه(صلوات اللّه و سلامه علیه) می&zwnj;گوید: چهل
روز تمام، هر روز دو، سه ساعت محضر جواد الائمّه(صلوات اللّه و سلامه علیه) رسیدم، حضرت شروع کرد راجع به بسم
الله الرحمن الرحیم صحبت کردن، من بعد از دو سه روز گفتم: آقا فردا روی مطلب دیگری می&zwnj;رود، دیدم دوباره
بسم الله الرحمن الرحیم را گفتند، تا چهل روز همین ادامه پیدا کرد، روز چهلم که تمام شد، گفتم: آقا، شما هنوز
می&zwnj;خواهید بسم الله الرحمن الرحیم بگویید، حضرت فرمودند: چون این را گفتی، از فردا دیگر بسم الله الرحمن
الرحیم را ادامه نمی&zwnj;دهم و جلو می&zwnj;روم. امّا آنچه که گفتم، فقط راجع به باء بسم الله الرحمن الرحیم بود.

لذا حضرت دو، سه ساعت، به مدّت چهل روز، مطالب می&zwnj;گفتند، آن هم معصوم که معلوم است چه مطالب
گهرباری می&zwnj;گوید و همه نیاز به تفسیر دارد. بعد از چهل روز که آن شخص گفت: فردا هم می&zwnj;خواهید
معلوم یعنی  نمی&zwnj;گویم،  دیگر  گفتی،  این&zwnj;طور  که  حالا  بگویید، حضرت می&zwnj;گویند:  را  همین 
می&zwnj;شود که ظرفیّت تو تمام شده است. ولی من داشتم راجع به باء بسم الله الرحمن الرحیم می&zwnj;گفتم.

چه خبر است این قرآن؟!

مگر به قرآن، کلام الله نمی&zwnj;گویند؟ ولو نازله است، امّا موقتی کلام الله شد، معلوم است چه خبر است. پس
این، قرآن است.

راهی نزدیک برای فهم قرآن

اگر نیست.  درست  و  ورزیدم  بخل  نگویم  اگر  بگویم،  به شما  قرآن،  فهم  برای  نزدیک  راه  یک  می&zwnj;خواهید 
می&zwnj;خواهید فهم قرآن پیدا کنید، دست دیگران را بگیرید. چون قرآن به من و شما دستور داده: انفاق کنید. آخر

سال است، دست دیگران را بگیرید. همسایه&zwnj;هایتان را دریابید.

در روایات بیان شده: طوری هم کمک کنید که وقتی دست راستتان در جیبتان می&zwnj;رود، دست چپ نفهمد. اعضاء

7 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



و جوارح که برای خودمان هست، معنی این روایت چیست؟ بزرگان این روایت را تفسیر کردند و گفتند: نه تنها به دیگران
نگویید، بلکه برای خودت هم دوباره در ذهنت تکرار نکن که من مثلاً یک هزار تومانی کمک کردم، یک میلیون کمک کردم و

. ...

ابی&zwnj;بصیر که یکی از شاگردان ممتاز حضرت امام صادق(علیه الصّلوة و السّلام) است، یک مرتبه محضر ایشان آمد،
گفت: آقا جان، محمّدبن&zwnj;عون وضعش خراب است، ما هم با هم کمک کردیم و چیزهایی برای او تهیّه کردیم،

می&zwnj;خواهیم شما هم تبرّکاً کمکی کنید و چیزی بدهید.

این که ابی&zwnj;بصیر هم به زبان آورد که ما هم کمک کردیم، برای این بود که بگوید ما هم کار کردیم، این&zwnj;طور
نیست که فقط از شما تقاضا کنیم و خودمان اهل عمل نباشیم.

امّا ابی&zwnj;بصیر می&zwnj;گوید: تا این حرف را زدم، این امام رئوف، حلیم و بردبار، دو زانو نشست، سینه را جلو آورد
و با حالت عصبانی فریاد زدندو فرمودند: چرا او را اذیّت می&zwnj;کنید؟!

ابی&zwnj;بصیر می&zwnj;گوید: من متعجّب شدم، گفتم: جعلتُ فداک، آقا جان! فدایت شوم، کجا ما او را اذیّت کردیم؟
یادم می&zwnj;بینم،  او  با  را  تو  من،  موقع  هر  دیگر  و  کردید  کمک  او  به  که  گفتید  من  به  که  همین  فرمودند: 
می&zwnj;افتد که تو به او کمک کردی، اذیّت اوست، ولو به این که او نداند! بعد فرمودند: مگر قرآن نخواندی که فرموده:

.;raquo&لا تبطلوا صدقاتکم بالمنّ و الأذی;laquo&

لذا باید این&zwnj;طور انفاق کنیم که منّت و اذیّت در آن نباشد و هیچ کس نفهمد. من در مطالعاتی که دارم، احساس
کردم اصلاً خدا خودش می&zwnj;تواند و قادر است، امّا دوست دارد مردم خودشان دست همدیگر را بگیرند و این را یک
قاعده قرار داده است. لذا خودش می&zwnj;خواهد که ما دست همدیگر را بگیریم و بندگی را یاد بگیریم. چون خدا
دست ما را می&zwnj;گیرد و ما هم خلیفة&zwnj;الله هستیم، خلیفة&zwnj;الله اوّل از همه باید دست هم نوع خودش
را بگیرد. این&zwnj;قدر مودّت و محبّت ایجاد می&zwnj;شود و خدا هم دوست دارد و عشق می&zwnj;ورزد که عجیب
است. لذا قلبتان، صاف می&zwnj;شود، قوّه ادراکه&zwnj;ی شما زیاد می&zwnj;شود و قرآن را می&zwnj;فهمید. به

دیگران کمک کنید، منتها لله، برای خدا.

برای همین است که در روایات داریم، بعد از واجبات، هیچ چیزی از مستحبّات برتر از کمک به دیگران نیست. طوری که
هیچ احدی نفهمد.

آقای ذوقی، در مسجد حجّت&zwnj;بن&zwnj;الحسن سهروردی بودند و آیت&zwnj;الله طاهری در مورد ایشان گفتند:
من به چهلم ایشان نمی&zwnj;رسم و از دنیا می&zwnj;روم و همین&zwnj;طور هم شد. این مرد بسیار عالی بود و به
یتیمان رسیدگی می&zwnj;کرد، در حالی که هیچ کسی نمی&zwnj;دانست و فقط به من گفته بود، آن هم از این باب
که نمی&zwnj;خواست خودش ببرد و به من هم قسم داده بود که هیچ کسی نفهمد. به آیت&zwnj;الله طاهری گفته
بود: آقا شما هم من را می&zwnj;بینی، به رویم نیاور و من هم برایم مهم نیست، شما به هر یتیمی بردی و دادی،
ایراد ندارد. آیت&zwnj;الله طاهری که سنّ و سالی از ایشان گذشته بود و پیرمرد بودند، برای تشییع جنازه این فرد، تا
;zwnj&مانم، همین هم شد. خانواده;zwnj&بهشت زهرا رفتند و تلقین او را خواند، گریه کرد و گفت: من تا چهلم او نمی
این آقای ذوقی نمی&zwnj;دانستند و تعجّب کرده بودند که چرا حاج آقای طاهری این&zwnj;طوری می&zwnj;کند.
انگشت به دهان مانده بودند که چرا این&zwnj;طور می&zwnj;کند. لذا خانواده&zwnj;اش هم نمی&zwnj;دانستند او
اهل انفاق است، فقط می&zwnj;دانستند که اهل شب&zwnj;خیزی و آرامش است و می&zwnj;گفتند: همه در فامیل

می&zwnj;گویند: این چقدر آرام و متین است.

کمک به دیگران، بدون منّت و اذیّت، آرامش می&zwnj;دهد. ذهن را باز می&zwnj;کند. علم می&zwnj;دهد. حکمت
هم چه  هر  و  کردند  درست  فانه  متأسّ که  اوضاعی  این  در  هم  بگیریم،آن  را  هم  دست  می&zwnj;دهد. 
امام&zwnj;المسلمین، این سیّد عظیم&zwnj;الشّأن(مدّ ظلّه العالی) فرمودند که اقتصاد مقاومتی را پیگیری کنید،
خدا که  بدانید  باشد،  هم  خوب  اگر  ا  امّ است،  این&zwnj;طور  اوضاع  که  حالا  ندادند.  انجام  مع&zwnj;الأسف 
می&zwnj;خواهد مؤمنین دست هم&zwnj;دیگر را بگیرند. نکند یک موقعی من و تو برای فرزندمان لباس نو، آجیل و ...

بگیریم، امّا همسایه&zwnj;مان نداشته باشد، دلش بسوزد و بشکند.

إن&zwnj;شاءالله که سال پربرکتی داشته باشید. یاد آقا جان، امام زمان را همیشه زنده بداریم. بدانیم که مقلب القلوب

7 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



و الابصار، آقا جان است، از او بخواهیم که حال ما را به أحسن حال برگرداند.

[1]. چون اگر بخواهیم راجع به علوم قرآنی و این که تفسیر چیست، تفسیر به رأی چیست و ... بیان کنیم، خیلی طول
می&zwnj;کشد، لذا آن&zwnj;ها را آرام آرام که در خود تفسیر وارد شدیم، بیان خواهیم کرد. امّا واقعاً این مطالب، بحر
عمیقی است که نشان می&zwnj;دهد ما چقدر غافلیم! نابرده رنج گنج میسّر نمی&zwnj;شود، باید کار کرد، جدّی باید
کرد. هر چه جلو برویم، متوجّه عمق عجیب آن خواهیم شد، البته زیبا هم هست، امّا می&zwnj;فهمد که هیچ است،

واقعاً هیچ است.

لذا باید بدانیم قران و دین ما با عظمت است. اگر تحقیق کنیم، آن موقع لذّت می&zwnj;بریم که شیعه هستیم. گاهی
بعضی&zwnj;ها با دو شبهه، عقب می&zwnj;نشینند، برای این که مطالعه ندارند، تحقیق نکردند و اهل دانش و علم و
پژوهش نیستند. به هر حال زحمت دارد. ولی بدانید وقتی در ریل افتادید و موتور روشن شد، دیگر زحمتش هم شیرین

است و انسان لذّت می&zwnj;برد. لذا کار کنیم، با یک منبر و دو منبر نمی&zwnj;شود. باید کار کرد.

7 صفحه 8 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


