
چهار شنبه 25 اسفند 1395 - 14:16

آیا طرح اعتباریات علامه طباطبایی بی سابقه است؟

علامه طباطبایی با توجه به شناختی که از فلسفههای جدید غربی به دست آورده بود، اول بار آن را در فلسفه اسلامی

طرح کرداز اینرو ایشان باید مؤسس فلسفه فرهنگ در سنت فلسفی اسلامی-ایرانی شناخته شود.

علامه طباطبایی با توجه به شناختی که از فلسفه&zwnj;های جدید غربی به دست آورده بود، اول بار آن را در فلسفه
اسلامی طرح کرداز این&zwnj;رو ایشان باید مؤسس فلسفه فرهنگ در سنت فلسفی اسلامی-ایرانی شناخته شود.

به گزارش خبرگزاری مهر، محمدحسین بادامچی دانشجوی دکتری جامعه&zwnj;شناسی فرهنگی در پژوهشگاه
فرهنگ و اندیشه اسلامی در یادداشتی با عنوان آیا طرح اعتباریات علامه طباطبایی بی سابقه است؟ نقدی بر کتاب
&laquo;ادراکات اعتباری علامه طباطبایی و فلسفه فرهنگ&raquo; نوشته علی اصغر مصلح نوشته است که در ادامه

آمده است؛
دکتر علی&zwnj;اصغر مصلح، کتاب کوچک و مهم خود با عنوان &laquo;ادراکات اعتباری علامه طباطبایی و فلسفه
فرهنگ&raquo; را بر دو مدّعا و یک نتیجه&zwnj;گیری استوار کرده &zwnj;است. ادعای اول آن است که طرح اعتباریات
(انسان&zwnj;شناسی، فرهنگ، جامعه یا تاریخ) به عنوان امری مستقل از هستی&zwnj;های طبیعی، متافیزیکی و

الهیاتی، پدیده&zwnj;ای کاملاً مدرن و متناسب با تحولات فکری و اجتماعی تمدن غربی در پانصد سال اخیر است:
&laquo;برای آغاز شدن تأملات فلسفی درباره فرهنگ، باید زمینه&zwnj;هایی فراهم می&zwnj;شد. در تاریخ تفکر
فلسفی غرب نیز اندیشیدن درباره فرهنگ، مترتب پس&zwnj;زمینه&zwnj;هایی است. بدون تحولات بزرگ قرن هجدهم
و به خصوص توجه فلسفی به تاریخ و تصور تقابل طبیعت و فرهنگ، تأمل فلسفی درباره فرهنگ که بعدها "فلسفه
فیلسوفان که  توشه&zwnj;ای  و  زاد  صرف  با  مدرن  دوره  در  حتی  نمی&zwnj;آمد.  پدید  شد،  نامیده  فرهنگ" 
راسیونالیست و آمپریست فراهم کرده بودند، بحث فلسفی درباره فرهنگ آغاز نمی&zwnj;شد. در ایران هم تفکر
آثار فیلسوفانی چون دکارت و هیوم پا فلسفی درباره فرهنگ تنها با مؤونه فیلسوفان کلاسیک اسلامی و ترجمه 
نمی&zwnj;گرفت؛ متفکر باید در فضای زندگی مدرن، از قرن هجدهم به بعد زندگی می&zwnj;کرده است تا زمینه

.;raquo&ها را بیابد;zwnj&گونه پرسش;zwnj&پرداختن به این
مدعای دوم این است که طرح اعتباریات در چارچوب فلسفه کلاسیک، ممتنع است. مؤلف سپس نتیجه گرفته است که
علامه طباطبایی با توجه به شناختی که از فلسفه&zwnj;های جدید غربی به دست آورده بود، اول بار آن را در فلسفه
اسلامی طرح کرد. ازاین&zwnj;رو ایشان باید مؤسس فلسفه فرهنگ در سنت فلسفی اسلامی-ایرانی شناخته شود:

&laquo;مثلاً فلسفه افلاطون که با اندیشه ایده&zwnj;ها قوام می&zwnj;گرفت، نمی&zwnj;توانست مبانی لازم را
برای پرسش از چیستی فرهنگ فراهم کند. این زمینه حتی با فلسفه دکارت هم فراهم نشد. گویی مبنای سوبژکتیو در
تفکر مدرن باید چنان قوام می&zwnj;یافت که انسان بتواند خود را موجودی در مقابل طبیعت تلقی کند که عالم خود را

.;raquo&آفریند;zwnj&خود می
در اینجا قصد ما ارزیابی بیرونی صحت مقدمات اصلی دکتر مصلح است، به گونه ای که بی آنکه متعرض محتوای درونی
مدعاهای ایشان شویم، اطلاق آن بر تاریخ فلسفه اسلامی را به پرسش می گیریم. مصلح معتقد است که شهید
مطهری نیز این دیدگاه را که &laquo;نظریه اعتباریات در آثار قدما سابقه ندارد&raquo;، مطرح کرده و بی&zwnj;سابقه
بودن نظریه اعتباریات را عیب آن تلقی کرده است. دکتر مصلح به این اظهار نظر از شهید مطهری استناد می&zwnj;کند:
&laquo;موضوع ادراکات اعتباری بدون شک یک ابتکار بسیار باارزشی است؛ تنها نقصش این است که ایشان شخصاً به
با کلمات قدمای خودمان مربوط این مطالب رسیده&zwnj;اند و بعد هم فکر کردند و در آن پیش رفتند؛ ولی آن را 
نکردند&raquo;. برداشت دکتر مصلح از این اظهار نظر شهید مطهری این است که این نظریه نزد قدما مطرح نبوده (و
به &laquo;نوآوری&raquo; علامه طباطبایی است؛ اعتراض شهید مطهری  و  نبوده)  اساساً طرح&zwnj;شدنی 
چنان&zwnj;که می&zwnj;نویسد: &laquo;از سخن مرحوم مطهری برمی&zwnj;آید که گویی بر این نظر است که اصول
همه مسائل فلسفی حتی در آینده باید در آثار و کلمات فلاسفه اسلامی مثل شیخ و آخوند باشد&raquo;. نگاهی
دقیق&zwnj;تر به اصل عبارت شهید مطهری، نشان می&zwnj;دهد که برخلاف ادعای آقای مصلح، نه&zwnj;تنها شهید
مطهری طرح مسئله اعتباریات را مسبوق به سابقه می&zwnj;داند، بلکه به هیچ وجه اعتراض ایشان به نوآوری این
نبودن آن است. عبارت کامل شهید مطهری در مقاله &laquo;جاودانگی اصول نو  به  بلکه برعکس  نظریه نیست؛ 

اخلاقی&raquo; که مصلح به آن ارجاع داده، چنین است:
&laquo;موضوع ادراکات اعتباری بدون شک یک ابتکار بسیار باارزشی است؛ تنها نقصش این است که ایشان شخصاً به
این مطالب رسیده&zwnj;اند و بعد هم فکر کردند و در آن پیش رفتند، ولی آن را با کلمات قدمای خودمان مربوط نکردند
که معلوم شود ریشه این حرف در کلمات امثال شیخ در مورد عقل عملی و عقل نظری چیست. اگر از حرف&zwnj;های
آنها شروع می&zwnj;کردند و بعد پیوند می&zwnj;زدند با حرف خودشان، بهتر بود؛ و علت اینکه از کلمات فلاسفه قدیم
اولین و  فلسفه؛  از  نه  رسیدند،  مطلب  این  به  اصول  علم  از  ایشان  که  است  این  است،  قطع شده  مبحث  این 
الهام&zwnj;بخش ایشان هم حرف&zwnj;های حاج شیخ محمدحسین اصفهانی بوده است در باب اعتباریات، که ایشان

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176357/
http://www.mehrnews.com


.;raquo&اند;zwnj&های فلاسفه ارتباط نداده;zwnj&اند تا اینجا؛ لذا آن را با حرف;zwnj&دنبالش را گرفتند و رفته
در واقع شهید مطهری معتقد است که بحث اعتباریات، اول بار در کلمات شیخ&zwnj;الرئیس مطرح شده است، اما تذکر
می&zwnj;دهد که علامه طباطبایی از مسیر دیگری غیر از مباحث فیلسوفان به این بحث رسیده&zwnj; است. ایشان
&laquo;فلسفه حوزه  در  بحث  این  طرح  سابقه  به  انقلاب،  از  بعد  خود  مصاحبه&zwnj;های  آخرین  از  یکی  در 

عملی&raquo; در کلمات فیلسوفان متقدم اشاره می&zwnj;کند:
&laquo;دکتر سروش: تفکیک ادراکات اعتباری از ادراکات حقیقی از چه زمانی و توسط کدام فیلسوف در تاریخ فلسفه

اسلامی صورت گرفته است؟
استاد مطهری: تا آنجا که من اطلاع دارم ریشه این تفکیک، البته بدون اینکه مسائل، خوب از هم شکافته شده باشند،
در آثار بوعلی دیده می&zwnj;شوند. متأسفانه الان به یاد ندارم که آیا فارابی هم این مسئله را مطرح کرده است یا نه!
به هر حال با طرح مسئله عقل عملی و عقل نظری و بعد مسئله حسن و قبح عقلی و اینکه این پسندها و ناپسندهای
عقلی در میان ملل مختلف متفاوت است و درباره آنها یکجور قضاوت نمی&zwnj;شود و اینها نباید ملاک قضاوت در
مسائل فلسفی بشوند؛ از این زمان است که تدریجاً توجه به مسئله ادراکات اعتباری و حقیقی پیدا می&zwnj;شود.
البته ممکن است که این مسئله ریشه&zwnj;ای در دوره ماقبل اسلام داشته باشد که من چون اطلاعی از آن ندارم، آن
را نفی نمی&zwnj;کنم؛ ولی تا آنجا که اطلاع دارم، توجه به این مسئله، بیشتر معلول تضاد و برخورد آرای متکلمین و

.;raquo&فلاسفه بوده است
از بیان شهید مطهری و این عبارت که &laquo;متأسفانه الان به یاد ندارم که آیا فارابی هم این مسئله را مطرح کرده
است یا نه&raquo;، آشکار است که ایشان نیز از منشأ اصلی بحث اعتباریات بی&zwnj;اطلاع است؛ چراکه مسئله
ارادیات و عقل عملی نه&zwnj;تنها &laquo;یکی از مسائل&raquo; فلسفه فارابی، بلکه در واقع اسّ و اساس تمام
نظام فلسفی وی را تشکیل می&zwnj;دهد. جالب&zwnj;تر آنکه شهید مطهری در جای دیگری حتی به همین مقدار
نیز به نام فارابی اشاره نمی&zwnj;کند و می&zwnj;نویسد: &laquo;شاید درباره حکمت نظری و حکمت عملی

.;raquo&کس بیشتر از شیخ بحث نکرده باشد;zwnj&هیچ
،;raquo&اصول فلسفه و روش رئالیسم;laquo& های دیگر شارحان مقاله ششم;zwnj&ارجاعات دکتر مصلح به نوشته
از جمله آیت&zwnj;الله صادق لاریجانی، نشان می&zwnj;دهد که متأسفانه بی&zwnj;اطلاعی از فلسفه عملی
فارابی، امری شایع در میان بزرگان فلسفه معاصر ایران است و بالتبع مباحث جاری در باب فلسفه عملی و فلسفه
اجتماعی و اعتباریات، بدون توجه به فارابی که به باور شرق&zwnj;شناسان، نخستین و واپسین صاحب&zwnj;نظر

فلسفه سیاسی اسلامی به شمار می&zwnj;رود، دچار نقصی اساسی است.
نگارنده با بررسی تطبیقی فلسفه اجتماعی علامه طباطبایی و فلسفه مدنی فارابی، مدعی است که طرح اعتباریات
توسط علامه طباطبایی، اعلام دوباره امتناع فلسفه سیاسی اسلامی است که ویژگی مکرر دوران انحطاط پسافارابی
در تمدن اسلامی محسوب می&zwnj;شود؛ امری که شهید مطهری به حق به آن انتقاد می&zwnj;کند؛ اما دکتر
مصلح، هوشمندانه آن را رد می&zwnj;کند تا بر تضاد بنیادین میان نظریه اجتماعی علامه طباطبایی و نظریه اجتماعی

شهید مطهری و قرابت دیدگاه&zwnj;های علامه با مبانی نظریه اجتماعی مدرن، صحه گذاشته شود.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


