
پنجشنبه 19 اسفند 1395 - 09:18

هماهنگی جلال و جمال الهی

قال امیرالمؤمنین علی(ع): «عقول النساء فی جمالهن و جمال الرجال فی عقولهم»...

raquo;۱&عقول النساء فی جمالهن و جمال الرجال فی عقولهم;laquo& :(ع)قال امیرالمؤمنین علی
هر موجودی مظهر نامی از نامهای الهی است، زیرا خلقت که از اوصاف فعلی خداست، نه از اوصاف ذاتی وی، عبارت
از تجلی خالق در چهرة مخلوق&zwnj;های گوناگون؛ چنان&zwnj;که حضرت امیر مؤمنان(ع) فرموده است: است 
&laquo;الحمدلله المتجلی لخلقه بخلقه&raquo;.۲ عنوان تجلی از لطیف&rlm;ترین تعبیرهای عرفانی است که قرآن و
عترت از آن یاد کرده&zwnj;ا&zwnj;ند و سالکان دوراندیش و درون&rlm;بین را به خود جذب نموده است؛ چون سالک
محب بیش از باحث متفکر، از نشانه مقصود آگاه است و از آن لذت می&zwnj;برد و هرگز به شنیدن بانگ جرس کاروان

.;raquo&از علم به عین آرد و از گوش به آغوش;laquo& کوشد تا;zwnj&کند، بلکه می;zwnj&کوی حق بسنده نمی
مراتب تجلی حق

تجلی حق چون مقوّل به تشکیک است، مراتب گوناگونی دارد که برخی از آنها مایة فروریختن کوه استوار که خود نگهدار
و راسی زمین است، می&zwnj;باشد: &laquo;فلمّا تجلی ربه للجبل جعله دَکّا و خرّ موسی صعقا:۳ چون پروردگار
موسی بر کوه جلوه نمود، آن را ریزریز ساخت و موسی بیهوش بر زمین افتاد&raquo;، و بعضی از آنها پایه برپایی
پاشکستگان است و آنها را از حضیض ذلت به ذروة عزت می&zwnj;رساند؛ چنان&zwnj;که رفع مستضعفان و وضع

مستکبران،۴ هر دو بر این اساس است.
تشکیکی که در درجات تجلی مشهود است، به مراتب ظهور برمی&zwnj;گردد که عرفان با آن تأمین می&zwnj;شود،
نه مراتب وجود که حکمت متعالیه بر آن اساس تنظیم می&zwnj;گردد؛ زیرا جهان آفرینش با همه شئون گوناگون خویش،
کمتر از آن است که در اصل هستی سهیم بوده و در آن همتای خدای بی&rlm;همتای خود باشد؛ پس شدت و ضعف

.;raquo&وجود و بود;laquo& است، نه در ;raquo&ظهور و نمود;laquo& آن در
تجلی حق گاهی مایة موت است و زمانی پایة حیات؛ چنان&zwnj;که فرشته مرگ، مانند ملک زندگی، هر دو تجلی
خدایند که یکی هنگام جان دادن به زنده&zwnj;ها ظهور می&zwnj;کند و دیگری هنگام جان&zwnj;یافتن از آنها؛ لذا
از مرگ  فرشته  تجلی  عنوان  به  را  عزرائیل(ع)  حضرت  توسط  انسان  روح  قبض  جریان  سجاد(ع)  امام  حضرت 
حُجب من  لقبضها  الموت  ملکُ  تجلی  و   ;laquo& می&zwnj;فرماید:  چنین  و  کرده  یاد  غیب  پرده&zwnj;های 

الغیوب&raquo;؛۵ از این رهگذر، اما ته حق تجلی اوست؛ چنان&zwnj;که احیای وی تجلی اوست.
;raquo&علامت و نشانه;laquo& به معنای ،;raquo&آیت;laquo& ترین تعبیر از جهان امکان، همان عبارت;zwnj&مناسب
است که فرهنگ غنی و قوی قرآن با آن همراه است و چون هر موجود امکانی به تمام ذات و صفت و فعل خود نشانة
خدای بی&zwnj;نشان است، پس از خود چیزی ندارد؛ زیرا در آن حال حاجب می&zwnj;بود نه آیت؛ برای آنکه هیچ
مستقلی غیر خود را نشان نمی&zwnj;دهد؛ چه اینکه پندار استقلال نیز پردة شهود است و نمی&zwnj;گذارد خدای
متجلی را مشاهده نمود؛ با اینکه به هر سمت و سوی که بنگرید، چهره فیض خدا آشکار است: &laquo;فأینما توَلّوا فثمّ
وجه الله:۶ به هر سو رو کنید، آنجا روی خداست&raquo;؛ ولی انسان مُختال و متوّهم که در پرده پندار خودبینی یا

دیگربینی به سر می&zwnj;برد، از دیدار حق محروم است.
چون خداوند بسیط&zwnj;الحقیقه است و هیچ&zwnj;گونه کثرت و تعدد در او راه ندارد، لذا اوصاف ذاتی&zwnj;اش عین
ذات او بوده، چنان&zwnj;که عین همند؛ بنابراین اسمای حُسنای او همگی آیت همان ذات یگانه و یکتاست؛ یعنی هر
اسمی همه کمال&zwnj;های ذاتی و وصفی و فعلی را به&zwnj;همراه دارد و تفاوت نامهای الهی، گذشته از محیط و
محاط بودن و صرف&rlm;نظر از تقسیم&zwnj;های دیگر، فقط در ظهور و خفای کمال&zwnj;هاست؛ یعنی هر اسمی
واجد تمام کمال&zwnj;های الهی بوده و مظهر همه آنهاست، لیکن در ظهور و خفای آن کمال&zwnj;ها، بین اسما
اختلاف است؛ بنابراین مظهر هر نامی، کمال&zwnj;های اسامی دیگر را داراست، گرچه فعلا کمال&zwnj;های مزبور در

او ظهور ندارد.

3 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176187/


هماهنگی مهر و قهر
جلال و جمال که از اسمای الهی&zwnj;اند، مظاهر گوناگون دارند؛ ولی چون جلال حق در جمال وی نهفته است و جمال
وی در جلال او مستور است، چیزی که مظهر جلال الهی است، خود واجد جمال حق بوده و چیزی که مظهر جمال
خداست، خویش دارای جلال الهی خواهد بود. نمونه بارز استتار جمال در کسوت جلال را می&zwnj;توان از آیات قصاص
و دفاع استنباط نمود؛ یعنی حکم قصاص، اعدام، اماته، خونریزی، قهر، انتقام، غضب، سلطه، استیلا، چیرگی و مانند آن
که از مظاهر جلال و جنود ویژه آن به&rlm;شمار می&zwnj;روند، احیا، صیانت دم، مهر، تشفی، خشنودی و نظایر آن را
که از مظاهر جمال و سپاهیان خاص آن شمرده می&zwnj;شوند، به همراه دارد؛ چنان&zwnj;که خداوند صاحب جلال و
جمال چنین می&zwnj;فرماید: &laquo;و لکم فی القصاص حیاه یا أولی الألباب&raquo;؛۷ یعنی این اعدام ظاهری، احیا
را در درون خود دارد و مانع از بین&zwnj;بردن ظالمانة دیگران است، و این مرگ فردی، حیات جمعی جامعه را تأمین
می&zwnj;نماید و این قهر زودگذر، مهر مستمر را به دنبال دارد و&hellip;؛ چنان&zwnj;که درباره دفاع مقدس و پیکار در
برابر تهاجم بیگانگان نیز می&zwnj;فرماید: &laquo;یا أیها الذین آمنوا استجیبوا لله و للرسول اذا دعاکم لما یُحییکم:۸ ای
کسانی که ایمان آورده&zwnj;اید، چون خدا و پیامبر، شما را به چیزی فرا خواندند که به شما حیات می&zwnj;بخشد،

;raquo&.آنان را اجابت کنید
این آیه در سیاق آیات قتال و دفاع نازل شده است و برای دفع توّهم کسانی که مرگ در راه خدا را نابودی دانسته و
جهاد و دفاع را زوال می&zwnj;پنداشتند، سند گویایی است و عصارة مضمون آن این است که: جنگ در برابر زور و قیام
در قبال قهر و اقدام در صحنه نبرد با باطل، گرچه مظهر جلال الهی است، لیکن صلح با حق و تسلیم در برابر قسط و

عدل، و تأمین حیات خود و دیگران را که همگی از مظاهر جمال خدا به شمار می&zwnj;آیند، به همراه دارد.
البته تمام دستورهای آسمانی حیات&zwnj;بخش است و حیات&zwnj;بخشی، اختصاصی به جهاد و دفاع ندارد، لیکن
پیکار به صحنه  نیرو  نازل شده است که هنگام بسیج  راه حق  در  نثار  و  ایثار  و  باطل  با  در جریان جنگ  مزبور  آیه 
می&zwnj;فرماید: پذیرش دعوت منادیان دفاع، زندگی شما را تثبیت می&zwnj;نماید؛ چنان&zwnj;که بعد از قیام و
اقدام و جهاد و اجتهاد و حضور در صحنه ستم ستیزی و نیل به مقام شامخ شهادت می&zwnj;فرماید: &laquo;و
راه خدا کشته در  که  را  یرزقون:۹ هرگز کسانی  ربهم  عند  أحیاء  بل  أمواتا  الله  قتلوا فی سبیل  الذین  لاتحسبن 

;raquo&.شوند;zwnj&اند که نزد پروردگارشان روزی داده می;zwnj;&zwnj&ند، مرده مپندار، بلکه زنده;zwnj&شده
پس دفاع که مظهر جلال خداست، عامل تضمین&zwnj;کنندة حیات فردی و جمعی و ضامن زندگی سالم دنیا و آخرت

خواهد بود، و این همان استتار جمال در جامه جلال و اشتمال کسوت جلال بر هسته مرکزی جمال است.
توجه به این نکته لازم است که هماهنگی قهر و مهر، و همبستگی جلال و جمال، اختصاصی به مسائل یادشده (از
قبیل قصاص و دفاع) ندارد، بلکه در سراسر شریعت نهفته و در سراسر شئون آن مشهود است؛ به طوری که هر ارادتی
در کراهت نهفته است و هر اشتیاقی در انزجار مستتر است؛ لذا گاهی می&zwnj;فرماید: &laquo;کُتب علیکم القتال و
هو کرهٌ لکم و عسی أن تکرهوا شیئا و هو خیر لکم&raquo;؛۱۰یعنی قتال که ظاهرا شرّ شمرده می&zwnj;شود و مایه
کراهت است، خیر را در درون خود دارد و پایه ارادت شما خواهد بود و در مسائل خانوادگی نیز تحمل برخی از مصائب
اخلاقی، ظاهراً شر به شمار می&zwnj;آید، لیکن خیر بی&rlm;شمار را که همان تحکیم خانواده و حراست از کیان آن
است، در درون خود خواهد داشت؛ چنان&zwnj;که می&zwnj;فرماید: &laquo;فعسی أن تکرهوا شیئا و یجعل الله فیه

raquo;.۱۱&خیرا کثیرا

آمیختگی جلال و جمال در تکلیف الهی
خلاصه آنکه تکلیف الهی گرچه با رنج همراه است و خود نشانه جلال خداوند است، لیکن درون آن جز تشریف که آیت
جمال خداست، نخواهد بود؛ لذا هر مکلفی مشرّف خواهد شد و این کلفت و رنج زودگذر امتثال دستورهای الهی، شرف

پایدار را به ارمغان خواهد آورد.
از این رهگذر، قرآن کریم بعد از دستور وضو و غسل و تیمم می&zwnj;فرماید: خداوند می&zwnj;خواهد شما را تطهیر
کند؛ یعنی این تکلیف ظاهری، تطهیر معنوی که جمال دل را تضمین می&zwnj;نماید، به همراه دارد: &laquo;ما یرید الله
لیجعل علیکم من حرَج و لکن یرید لیُطهرکم و لیتم نعمته علیکم لعلکم تشکرون:۱۲ خدا نمی&zwnj;خواهد بر شما تنگ

;raquo&.خواهد شما را پاک و نعمتش را بر شما تمام گرداند؛ باشد که سپاس او بدارید;zwnj&بگیرد، لیکن می
چنان&zwnj;که زکات مال، ظاهراً مایه نفاد و نقصان آن است، لیکن درون آن نمو و رشد تعبیه شده است: &laquo;یمحق
الله الرّبا و یُربی الصدقات:۱۳خدا از برکت ربا می&zwnj;کاهد و بر صدقات می&zwnj;افزاید&raquo;؛ &laquo;و ما اتیتم
من زکوه تریدون وجه الله فاولئک هم المضعفون:۱۴ آنچه از زکات می&zwnj;دهید و خشنودی خدا را بدان خواستارید،

;raquo&.اند;zwnj&پس آنان فزونی یافتگان
شاهد استتار جمال در کسوت جلال، همان است که بهشت در درون رنجها و دشواری&zwnj;های سیر و سلوک و صبر
و استواری جهاد اصغر و اوسط و اکبر جا گرفته است: &laquo;حُفّت الجنه بالمکاره&raquo;؛ همان&zwnj;طور که جلال
در درون برخی از جمال&zwnj;ها واقع شده است: &laquo;حفّت النار بالشهوات&raquo;، زیرا شهوت&zwnj;ها و

3 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



لذت&zwnj;ها و نشاط&zwnj;ها و نظایر آن مظاهر جمال&zwnj;اند و اگر تعدیل نشوند و از مرز حلال بگذرند و جنبه
حیوانی محض بگیرند، در درون خود، قهر خدا را به &rlm;همراه دارند.

مهمترین نمونه اختفای جمال در چهره جلال، و بهترین شاهد نهان&rlm;بودن جمال در جامه جلال، و استتار مهر در
کسوت قهر، تبیین وضع دوزخ یا عذاب&zwnj;های دردناک دیگر است؛ چنان&zwnj;که در سوره الرحمن که برای یادآوری
نعمت&zwnj;های ویژة الهی نازل شده و مکررا از همه مکلفان اعتراف طلب می&zwnj;نماید و راه هر گونه تکذیبی را
برای آنها مسدود می&zwnj;کند، دوزخ و شعله&zwnj;های گدازندة آن، به عنوان نعمت&zwnj;های خاص الهی اعلام
شده و از همگان اقرار گرفته می&zwnj;شود که تکذیب آنها روا نیست و نمی&zwnj;توان اصل وجود آنها و همچنین
نعمت بودن آنها را دروغ دانست: &laquo;هذه جهنم التی یُکذّب بها المجرمون. یطوفون بینها و بین حمیم آن. فبأیّ آلاء
ربکما تکذبان:۱۵ این است همان جهنمی که تبهکاران آن را دروغ می&zwnj;خوانند؛ میان آتش و میان آب جوشان

;raquo&کنید؟;zwnj&های پروردگارتان را تکذیب می;zwnj&سرگردان باشند.پس کدام یک از نعمت
پیام نیز  را به همراه دارد، عذاب استیصال و تدمیر دنیا  همان&zwnj;طور که عذاب دوزخ هماهنگی جلال و جمال 
هماهنگی قهر و مهر و هماوردی نقمت و نعمت را به همراه دارد؛ چنان&zwnj;که می&zwnj;فرماید: &laquo;و انّه هو
رب الشعری. و انه أهلک عادا الأولی. و ثمود فما أبقی&hellip; فبأی الاء ربک تتماری:۱۶ اوست پروردگار ستارة شعری،
و هموست که عاد قدیم را و ثمود را هلاک کرد و چیزی باقی نگذاشت و پیشتر از آنها قوم نوح را؛ زیرا آنان ستمگرتر و
سرکش&zwnj;تر بودند، و شهرهای مؤتفکه را فروافکند؛ پس پوشاند بر آن شهرها آنچه پوشاند؛ پس به کدام یک از

;raquo&داری؟;zwnj&های پروردگارت تردید روا می;zwnj&نعمت
و شمرده  الهی  نعمت&zwnj;های  و  آلا  از  را  تعدی  و  طغوی  نظام  براندازی  و  طاغیان  سرنگونی  آیات،  این  در 
هیچ&zwnj;گونه مریه و شک در آن را روا نمی&zwnj;داند؛ گرچه انکار نعمت&zwnj;های خدا و کفران آنها کیفری چون
کیفر اقوام یاد شده دارد، لیکن ظاهر آیه&zwnj;های مزبور آن است که براندازی نظام ظلم بر اساس مهر الهی به
محرومان است؛ یعنی آن مهر و جمال در جامة قهر و جلال ظهور کرد، و رفع محرومان با وضع مستکبران در آمیخت، تا

کوثر صبر و شکیبایی بر تکاثر بَطَر و أشر پیروز آید.
تامّ در موجودهای مجرد  یعنی  دارد؛  آن موجود ظهور  وجود  با سعه  برابر  در هر موجودی،  مهر،  و  قهر  امتزاج  این 
قوی&zwnj;تر از موجودهای مُستکفی است و در موجود مستکفی، نیرومندتر از موجودهای ناقص است و در ذات اقدس

خداوند که فوق تمام است، به کمال محض می&zwnj;رسد.
نشئة کثرت و منطقه ماده، چون ظهور جمعی آن کم است، هماهنگی و اتحاد این دو وصف جمال و جلال محسوس
نیست، بلکه چنان می&zwnj;نماید که برخی فقط مظهر قهر بی&rlm;مهرند و بعضی مدار مهر بی&zwnj;قهرند، لیکن
یا تجلیل شهودی ترمیم با تحلیل مفهومی  را  برهان و عرفان، حاکمان بر حس&zwnj;ا&zwnj;ند و نقص احساس 
می&zwnj;نمایند؛ زیرا ممکن نیست چیزی آیت حق تعالی باشد، ولی همه اوصاف او را ارائه ندهد؛ البته در نحوه آیت

بودن و کیفیت ارائه، بین آنها تمایز برقرار است.
انسان کامل از آن جهت که جامع همه کمال&zwnj;های امکانی است، چون مظهر تمام اسماست، این هماهنگی را
بهتر از دیگر موجودها ارائه می&zwnj;دهد؛ لذا رسول اکرم(ص) در جریان جنگ اُحد با تحمل همه رنجها، پیشنهاد نفرین
به آنها را رد کرد و فرمود: &laquo;لم اُبعث لعّانا بل بُعثت داعیا و رحمه. اللهم اهد قومی فانهم لایعلمون:۱۷ یعنی من به
منظور لعن مبعوث نشدم، بلکه برای دعوت به حق و نشر رحمت به بعثت رسیده&zwnj;&zwnj;ام. بار الها! قوم مرا

;raquo&.راهنمایی فرما، زیرا آنان نادانند
این آمیختگی قهر و مهر را هجر جمیل می&zwnj;نامند؛ چنان&zwnj;که حضرتش بدان مأمور بود: &laquo;واصبر علی ما
با دوری گزیدنی خوش، فاصله آنان  از  و  باش  آنچه می&zwnj;گویند، شکیبا  و اهجرهم هجرا جمیلا:۱۸بر  یقولون 
بگیر&raquo;. همان&zwnj;طور که اصل وظیفه در برابر دستور الهی همانا صبر جمیل است: &laquo;فاصبر صبرا

.;raquo&جمیلا:۱۹ پس صبر کن، صبری نیکو
نمودار این امتزاج میمون را می&zwnj;توان در قصه یعقوب مبتلا به هجران یوسف(ع) و بی&rlm;مهری فرزندان خویش
والله فصبرٌ جمیل  أمرا  أنفسکم  لکم  قرآن می&zwnj;فرماید: &laquo;بل سوّلت  نمود؛ چنان&zwnj;که  مشاهده 
المستعان:۲۰ بلکه نفس شما کاری را برای شما آراسته است، پس صبر نیکو (راه چاره است) و خدا یاری&zwnj;ده

.;raquo&است
را حفظ آنها  توازن  و در مسائل کلی و جزئی،  دارد  را  این دو صفت برجسته  توان هماهنگی  انسان کامل  ظرفیت 
می&zwnj;نماید؛ لذا به همان نسبت که در مسائل سیاسی و نظامی و مباحث فرهنگی، جلال قهر رسول اکرم(ص) با
جمال مهرش آمیخته بود که: &laquo;ما خلقنا السموات و الارض و ما بینهما الا بالحق و ان الساعه آ&zwnj;تیه فاصفح
الصفح الجمیل:۲۱ ما آسمان&zwnj;ها و زمین و آنچه میان آن دو است، جز به حق نیافریده&zwnj;ایم و یقینا قیامت فرا

.;raquo&نظر کن;rlm&رسد؛ پس به خوبی صرف;zwnj&می
بود: یافته  مأموریت  بدان  چنان&zwnj;که  می&zwnj;نمود؛  حفظ  را  آنها  پیوند  نیز  خانوادگی  جزئی  مسائل  در 

.;raquo&فتعالین امتّعکن و اّسرّحکنّ سراحا جمیلا:۲۲ بیایید تا مهرتان را بدهم و خوش و خرم رهایتان کنم;laquo&

3 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



هماهنگی قهر و مهر در قرآن
چون عصاره اخلاق انسان کامل، قرآن کریم است و هر دو از یک جایگاه رفیع تجلی کرده&zwnj;&zwnj;اند، با این تفاوت
که یکی ارسال شد و دیگری انزال، ویکی در صحابت دیگری فرود آمد؛ یعنی قرآن در معیت انسان کامل نازل شد، نه آنکه
انسان کامل در معیت قرآن رسالت یافته باشد: &laquo;اتّبعوا النور الذی أنزل معه:۲۳ پیروی کنید نوری را که با او نازل
ا&zwnj;ست؛ کرده  هماهنگ  را  مهر  و  قهر  بوده،  الهی  جلال  و  جمال  جامع  نیز  قرآن  لذا  است&raquo;؛  شده 
چنان&zwnj;که خداوند قرآن را هم به عنوان داروی شفابخش و زداینده دردها معرفی کرد، و هم به عنوان زایندة درد و
عامل خسارت: &laquo;و ننزّل من القرآن ما هو شفاءٌ و رحمه للمؤمنین و لایزید الظالمین إلا خسارا:۲۴ما آنچه را برای

.;raquo&افزاید;zwnj&کنیم و ستمگران را جز زیان نمی;zwnj&مؤمنان شفا و رحمت است، از قرآن نازل می
البته تبیین جامعیت قرآن نسبت به شفا و رحمت از یک سو، و خسارت و تبار از سوی دیگر، و نیز نسبت به هدایت و
راهنمایی از یک سمت و اضلال و گمراه کردن از سمت دیگر که در کریمة &laquo;یُضلّ به کثیرا و یهدی به کثیرا و ما یُضل
به الا الفاسقین:۲۵ بسیاری را با آن مثلهای قرآنی گمراه، و بسیاری را با آن راهنمایی می&zwnj;کند، و جز فاسقان را با
آن گمراه نمی&zwnj;کند&raquo;، آمده&zwnj; است، با تأمل در خود آیات یاد شده، روشن می&zwnj;گردد؛ زیرا در هر
دو آیه، تعلیل حکم بر وصف، مشعر به علیت آن وصف است؛ یعنی در آیه اول، وصف ظلم و در آیه دوم صفت فسق، دلیل
آن است که ظالم و فاسق، همچون بیماری است که در دستگاه گوارش او آسیبی پدید آید و توان هضم میوه شاداب و
نتیجه، در  و  نشان می&zwnj;دهد  پذیرش عکس&zwnj;العمل  جای  به  آن،  برابر  در  و  باشد  نداشته  را  شیرین 
بیماری&zwnj;اش افزون می&zwnj;گردد، وگرنه اصل بیماری از قرآن نخواهد بود؛ چنان&zwnj;که اصل ضلالت و خسارت
نیز از اوصاف سلبی قرآن بوده و از ساحت قدس آن دور است، ولی همین اضلال عارضی و خسارت ثانوی که مظهر قهر

خداست، با آن هدایت ابتدایی و مستمر ذاتی و اصلی و نیز با آن شفای مستمر هماهنگ خواهد بود.
ادامه دارد

پی&zwnj;نوشت&zwnj;ها:

۱ ـ امالی صدوق، ص۲۲۸٫
۲ ـ نهج&zwnj;البلاغه، خطبه ۱۰۸٫

۳ ـ سوره اعراف، آیه ۱۴۳٫
۴ ـ مفاتیح&zwnj;الجنان، دعای افتتاح.

۵ ـ صحیفه سجادیه، دعای ۴۲٫
۶ ـ بقره، ۱۱۵٫
۷ ـ بقره، ۱۷۹٫
۸ ـ انفال، ۲۴٫

۹ ـ آل عمران، ۱۶۹٫
۱۰ ـ بقره، ۲۱۶٫
۱۱ ـ نساء، ۱۹٫
۱۲ ـ مائده، ۶٫

۱۳ ـ بقره، ۲۷۶٫
۱۴ ـ روم، ۳۹٫

۱۵ ـ الرحمن، ۴۳ ـ ۴۵٫
۱۶ ـ نجم، ۴۹ ـ ۵۵٫

۱۷ ـ تفسیر ثعلبی، ج۲، ص۱۰۴٫
۱۸ ـ مزمل، ۱۰٫
۱۹ ـ معارج، ۵٫

۲۰ ـ یوسف، ۱۸٫
۲۱ ـ حجر، ۸۵٫

۲۲ ـ احزاب، ۲۸٫
۲۳ ـ اعراف، ۱۵۷٫

۲۴ ـ اسراء، ۸۲٫
۲۵ ـ بقره، ۲۶٫

  ;zwnj&;zwnj&

3 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


