
یکشنبه 15 اسفند 1395 - 10:23

احیای حکمت عملی؛ مسیری برای تحول در علوم انسانی

احیای حوزه حکمت عملی، علاوه بر پر کردن حفره معرفتی در نظام آموزش و تبلیغ دین، مسیری روشن و استوار برای

مشارکت در جریان تحول و اصلاح علوم انسانی موجود پیش روی ما قرار می دهد.

احیای حوزه حکمت عملی، علاوه بر پر کردن حفره معرفتی در نظام آموزش و تبلیغ دین، مسیری روشن و استوار برای
مشارکت در جریان تحول و اصلاح علوم انسانی موجود پیش روی ما قرار می دهد.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن زیر یادداشت سجاد صفارهرندی در شماره ۱۹ فصلنامه صدراست که در ادامه می خوانید؛

با گسترش مباحث مربوط به تحول و بازسازی علوم انسانی در کشور، یکی از عمده&zwnj;ترین جریانات دخیل در این
بحث، حامیان حکمت اسلامی و به اصطلاح &laquo;جریان صدرایی&raquo; بوده&zwnj;اند. این امر با توجه به اهمیت و
محوریت این دیدگاه در فضای فکری و فرهنگی روزگار ما و پایگاه گسترده این اندیشه در فضای علمی حوزه، دور از انتظار
نوعی با  انسانی،  علوم  تحول  از  بحث  در  جریان  این  تلاش  که  است  این  است،  تعجب  جای  آنچه  نیست؛  هم 
بی&zwnj;التفاتی کامل به میراث حکمت اسلامی در این قلمرو که از آن به حکمت عملی تعبیر شده است، صورت

می&zwnj;گیرد.

صدرایی&zwnj;ها بیشتر کوشیده&zwnj;اند تا نوعی مبانی معرفت&zwnj;شناسانه و هستی&zwnj;شناسانه برای
&laquo;علوم انسانی اسلامی&raquo; فراهم آورند و آنگاه از منظر این مبانی، به مصاف علوم انسانی رایج بروند. این
کوشش که در فضایی به شدت انتزاعی و دور از جریانات جاری در علوم انسانی ایران و جهان، صورت گرفته، گاه به
یا  ;raquo&منظر حکمت صدرایی از  بوردیو  فرهنگی  نظریه  &laquo;نقد  نامفهومی همچون  و  عجیب  گفتگوهای 
&laquo;ارزیابی نظریه ساختاریابی از منظر حکمت متعالیه&raquo; ختم شده است! اما گذشته از هرگونه ارزیابی و
داوری درباره ثمربخشی این مسیر، آنچه در خور تأمل است، آن است که عموم صدرایی&zwnj;ها بی&zwnj;آنکه خود
متوجه باشند، در عمل چنان با مسئله تحول علوم انسانی مواجه می&zwnj;شوند که گویی دانش معطوف به انسان،

هیچ&zwnj;گونه تحقق و پیشینه&zwnj;ای تا پیش از ظهور علوم انسانی جدید نداشته است.

حوض در  تغسیل  با  را  مدرن  انسانی  علوم  تقسیمات  و  عناوین  همین  تا  است  آن  بر  شورمندانه  آنان  پروژه 
raquo;،&اسلامی &laquo;روان&zwnj;شناسی  به  و  کند  تطهیر   ;raquo&سازی;zwnj&اسلامی;laquo&
laquo&;جامعه&zwnj;شناسی اسلامی&raquo; و &laquo;مدیریت اسلامی&raquo; دست یابد؛ طرفه آنکه این عناوین
گاه آن&zwnj;چنان قداست و معنویت می&zwnj;یابد که هرگونه تردید یا خدشه عالمانه در آنها، با عباراتی گزنده مورد

تقبیح و طعنه قرار می&zwnj;گیرد.

اما در اینجا پرسشی به ذهن متبادر می&zwnj;شود و آن اینکه که حکمای بزرگ دوره اسلامی و استوانه&zwnj;های
فکر فلسفی که همین مبانی هستی&zwnj;شناسانه و معرفت&zwnj;شناسانه را نزد خود حاضر داشتند، چرا به لزوم
تأسیس روان&zwnj;شناسی اسلامی و جامعه&zwnj;شناسی اسلامی متفطن نشدند؟ و به طور کلی، آیا آنان حیات
فردی و جمعی آدمیان را موضوع تأمل و نظر قرار نداده و در هندسه کلان معرفت خود، جایی برای آن تعیین نکرده بودند؟

و تعلق اختیار  و  آگاهی  را که حوزه  انسانی  افعال  و  بزرگان حکمت اسلامی، قلمروی اعمال  پاسخ روشن است. 
ارزش&zwnj;هاست، موضوع حکمت عملی قلمداد می&zwnj;کردند و ذیل آن، به تقسیمات مختلفی قائل بودند که در
مشهورترین صورت، حکمت عملی را به اخلاق و تدبیر منزل و سیاست مدن تقسیم می&zwnj;کرد. حکمت عملی، خود

را متولی همان قلمرویی می&zwnj;داند که علوم انسانی جدید نیز مدعی تصرف و تملک آن است.

بحث از حکمت عملی در عالم اسلامی به میزان مابعدالطبیعه یا فلسفه اولی شرح و بسط نیافت، اما به هر حال میراث
مهمی از تأملات و تتبعات در این حوزه باقی ماند که &laquo;سیاست مدنیه&raquo; و &laquo;آراء اهل المدینه
الفاضله&raquo; فارابی، &laquo;طهاره الاعراق&raquo; ابن&zwnj;مسکویه و &laquo;اخلاق ناصری&raquo; خواجه
و اخلاق&zwnj;نامه&zwnj;ها  از  انبوهی  علاوه،  به  هستند.  آن  قله&zwnj;های  در  طوسی  نصیرالدین 
سیاست&zwnj;نامه&zwnj;ها و فراتر از آنها، متونی که بیرون از ترتیب کتب درسی و رسمی، ولی هم&zwnj;افق با
آنان نگاشته شده (از قبیل فتوت&zwnj;نامه&zwnj;ها و آثار صوفیان و غیره) این حوزه را در نظر هر ناظر بیرونی، قابل

2 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/176070/


توجه می&zwnj;سازد.

با این همه، جای پرسش است که چرا صدرایی&zwnj;های فعال در بحث اسلامی&zwnj;سازی، به این میراث، به مثابه
نوعی نقطه شروع و اتکا نمی&zwnj;نگرند؟ آیا مسئله به تفاوت&zwnj;های مشارب و مکاتب فلسفی عالم اسلامی
بازمی&zwnj;گردد؟ مقصود آن است که تصور می&zwnj;شود آثار شاخص حکمت عملی، بیشتر مربوط به مراحل اولیه و
این سؤال مطرح پیشاصدرایی است. حال  فلسفه  به  متعلق  اصطلاح  به  و  تکامل&zwnj;نایافته حکمت اسلامی 
می&zwnj;شود که چرا به جای صدرایی کردن جامعه&zwnj;شناسی و روان&zwnj;شناسی، پروژه صدرایی کردن
حکمت عملی در دستور کار گذاشته نمی&zwnj;شود؟ آیا این مسیری مشخص&zwnj;تر و تعریف&zwnj;شده&zwnj;تر
برای مشارکت در همان فرایند اسلامی&zwnj;سازی نیست؟ آیا این پروژه، با اقتضائات و امکانات منظومه عظیم فلسفی

صدرالمتألهین تناسب بیشتری ندارد؟

یا آنکه باوری ضمنی به شکست&zwnj;خورده و بی&zwnj;نتیجه بودن چارچوب حکمت عملی، مانع پیگیری بحث در این
قلمرو شده است؟ چنان&zwnj;که کل تأسیس و تکامل علوم انسانی در دوران مدرن، بر چنین باوری متکی بوده و از
ماکیاولی و هابز گرفته تا کنت و دیگران، کار خود را بر اساس آن توجیه می&zwnj;کرده&zwnj;اند. اگر مشارکت در
چارچوب همین فضای نظری و مفهومی به منزله بی&zwnj;ارج دانستن ضمنی میراث حکمت عملی نیست، چه توضیح

و توجیه دیگری می&zwnj;تواند داشته باشد؟

وضعیت این  ریشه  و  زمینه  درباره  مهمی  بصیرت  حاوی  می&zwnj;تواند  مسئله  به  نهادی  نگرش  اما 
آسیب&zwnj;شناختی باشد. بدین معنا، غفلت از حوزه حکمت عملی در پروژه اصلاحگری و تحول علوم انسانی، تابعی
از غفلت عمومی نهاد و سازمان اصلی و سنتی علوم دینی از حوزه مذکور است. واقعیت این است که در برنامه درسی
حوزه&zwnj;های علمیه تقریباً هیچ جایی برای حکمت عملی و فروع و شاخه&zwnj;های آن دیده نشده و حتی آنچه به
صورت کم&zwnj;رنگ و حاشیه&zwnj;ای به عنوان &laquo;اخلاق&raquo; وجود دارد نیز با چیزی که تحت همین عنوان
در سنت حکمت عملی از آن بحث شده، چندان منطبق نیست؛ بالاتر اینکه حتی در دروس جنبی و حاشیه&zwnj;ای
غیررسمی نیز این قلمرو به طور کامل محذوف و مغفول است. این در نوع خود جالب توجه است که هم&zwnj;اکنون در
فضای علمی قم، چندین درس با موضوع طبیعیات قدیم برقرار است، ولی هیچ درسی در حوزه اخلاق و حکمت سیاسی

وجود ندارد که بر مدار متون و مباحث بزرگان قلمروی حکمت عملی در عالم اسلامی باشد.

گاه این وضعیت این&zwnj;گونه توجیه می&zwnj;شود که در قلمروی عالم اسلامی، به تدریج فقه عهده&zwnj;دار
آن چارچوب مجال طرح در  پیش&zwnj;تر،  مباحثی شد که  و  و متکفل همان حوزه  گردید  قلمروی حکمت عملی 
می&zwnj;یافت. بنابراین خلأ بحث در حکمت عملی را تمرکز بر فقه و توجه ویژه به آن، جبران می&zwnj;کند. این تبیین
از مسئله هرچند به دلیل بیان تحولات اندیشه در عالم اسلامی، واجد اهمیت و شایسته توجه است، در ترازوی نقد و

ارزیابی معرفتی، چندان تاب ایستادگی نمی&zwnj;یابد.

این صحیح است که قلمروی حکمت عملی از حیث موضوعی، انطباقی معنادار با دستگاه فقاهت دارد و تعامل و پیوند
این دو با یکدیگر امری لازم و ضروری است، اما حیثیت توجه به این قلمروی موضوعی مشترک بین فقه و حکمت عملی،
متفاوت و مکمل یکدیگر است. فقه، به ویژه آنجا که به قلمروی معاملات و اجتماعیات وارد می&zwnj;شود، بیان قواعد و
حدودی است که زندگی دینی درون آنها جریان دارد و لذا تا حد زیادی خصلتی حقوقی می&zwnj;یابد؛ اما خود زندگی در

چارچوب این قواعد و حدود، مسائل و موضوعاتی دارد که فقه متکفل پرداختن به آنها نیست.

به عنوان مثال، در موضوعی چون طلاق، فقه تبیین می&zwnj;کند که هریک از زن و مرد چه حقوق یا تکالیفی دارند و
مسائلی چون مهر و نفقه و عدّه و حضانت هرکدام به چه ترتیبی باید سر و سامان یابد؛ اما فقه به این پرسش پاسخ
نمی&zwnj;دهد &ndash;و در اصل، قرار نیست پاسخ دهد- که چه زمانی باید برای یک پیوند زوجیت، داروی طلاق را
تجویز کرد و کجا باید طرفین را به صبر و سازگاری دعوت کرد؛ چه مسائل روحی و عاطفی بر این اتفاق مترتب است و
هریک از طرفین یا فرزندان آنها چگونه باید با این مسئله مواجه شوند؛ یا در سطح کلان، چه نظرگاهی باید درباره بالا
رفتن میزان طلاق در جامعه داشت و چه سیاست فرهنگی و تبلیغی&zwnj;ای درباره آن اتخاذ کرد؟ اینجاست که پای
حکمت عملی به میان می&zwnj;آید. به دیگر سخن، فقه، دیوارهای خانه حیات دینی را تعیین و ترسیم می&zwnj;کند،

ولی آنچه بین این دیوارها جریان دارد، متعلق به قلمروی حکمت عملی است.

این امر میزان اهمیت و تعیین&zwnj;کننده بودن این قلمروی دانش را (مستقل از دغدغه اصلاح و تحول علوم انسانی)
روشن می&zwnj;سازد. به واسطه همین اهمیت است که اتفاقاً مبلغان دینی و متخرجین حوزه علمیه، به مباحثی که

2 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



به این حوزه تعلق دارد، توجه و اهتمام چشمگیری داشته&zwnj;اند. اساساً اگر روحانی، این قلمروی موضوعی را محل
ورود خود نبیند، کجا را می&zwnj;تواند ببیند؟ از گذشته چنین بوده و حال نیز به صورتی مضاعف چنین است که بسیاری

از علما و روحانیان معظم، طرف مشورت مردم درباره مسائل شخصی، خانوادگی، کاری و غیره قرار می&zwnj;گیرند.

به طور طبیعی، دسترسی&zwnj;های رسانه&zwnj;ای، این مسئله را پررنگ&zwnj;تر از پیش ساخته است. در اصل
لزوم این نقش روحانیان تردیدی نیست، ولی جای این پرسش هست که کدام دانش در برنامه درسی طلاب علوم دینی،
پشتیبان این نقش روحانیان است؟ کدام&zwnj;یک از دروس کنونی، محصل علوم دینی را آماده پاسخ&zwnj;گویی به
پرسش&zwnj;های افراد در حوزه مسائل شخصی، خانوادگی، اجتماعی و امثال آنها می&zwnj;کند؟ در چنین خلأیی
است که بعضاً حتی در رسانه&zwnj;های عمومی، شاهد آن هستیم که آمیزه&zwnj;ای از استفاده غیرمنضبط و
و معارف  عنوان  تحت  عامه&zwnj;پسند،  روان&zwnj;شناسی  مفاهیم  و  مباحث  با  روایات  و  آیات  از  غیرروشمند 

آموزه&zwnj;های دینی عرضه می&zwnj;گردد!

احیای حوزه حکمت عملی، علاوه بر پر کردن این حفره معرفتی در نظام آموزش و تبلیغ دین، مسیری روشن و استوار
کمک امر  این  قرار می&zwnj;دهد.  ما  روی  پیش  موجود  انسانی  علوم  اصلاح  و  تحول  جریان  در  مشارکت  برای 
می&zwnj;کند تا مواجهه ما با مباحث و صورت&zwnj;مسئله&zwnj;هایی که دنیای جدید پیش رویمان قرار داده، متکی
به میراثی از نظرورزی و اندیشه متقدمان باشد و در عین حال، رابطه&zwnj;ای مشخص و تعریف&zwnj;شده با مآثر و

منابع اصیل دینی برقرار کند.

آثار کلاسیک قله&zwnj;های این سنت، نظری به میان روشن است که وقتی از احیای حکمت عملی یا توجه به 
می&zwnj;آوریم، مقصود این نیست که به تکرار و بازگویی متون کهن بسنده شود یا مباحث و مفاهیم آنها عیناً تقلید
شود. تقلید و تکرار، نه در اینجا و نه در هیچ قلمروی علمی دیگری، نشاط و باروری را به همراه نخواهد داشت. ویژگی
هر حوزه علمی زنده و زاینده&zwnj;ای این است که در عین توجه به متقدمان و کلاسیک&zwnj;های خود، میراث آنان را
با مواجهه&zwnj;ای انتقادی، بسط و گسترش &zwnj;دهد. بحث ما در اینجا نیز از این قاعده مستثنا نیست. احیای
حکمت عملی، نخست مستلزم به رسمیت شناخته شدن آن در فضای آموزشی و علمی، و در ادامه، تلاش برای
توانمندسازی آن در نسبت با پرسش&zwnj;ها و مسائل زمان حال است. این امر احتمالاً باید از مسیر برقراری پیوند

میان سنت حکمت عملی قدما و &laquo;دغدغه تاریخی&raquo; پیش برده شود.

2 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


