
جمعه 06 اسفند 1395 - 13:31

درس اخلاق آیت الله قرهی:

پناهگاه حقیقی، معصومین هستند/ شاخصه موحد بودن

آیت الله قرهی گفت: پناهگاه حقیقی، معصومین هستند. لذا باید به معصومین و بعداز آنها هم به تالیتلوان معصوم

و اولیاء خدا اتّصال داشت و دست را از دست آنها جدانکرد.

به هم  آن&zwnj;ها  بعداز  و  معصومین  به  باید  لذا  هستند.  معصومین  حقیقی،  پناهگاه  گفت:  قرهی  الله  آیت 
تالی&zwnj;تلوان معصوم و اولیاء خدا اتّصال داشت و دست را از دست آن&zwnj;ها جدانکرد.

به گزارش خبرگزاری مهر، متن جلسه اخیر درس اخلاق آیت الله قرهی را در ادامه می خوانید؛

رازبندگی

آن انسان،  که  این  به  إلاّ  نمی&zwnj;شود  عالم، محقّق  ازپروردگار  اطاعت  و  از خداست  اطاعت  به  بندگی خدا، 
خدعه&zwnj;های شیاطین جنّ و انسو همزات را متوجّه شود.

اگر خوب متوجّه شد و با عملش، توسّل و تمسّک کرد &laquo;إلاّ الَّذین آمنوا و عملوا الصّالحات&raquo; ، آن موقعبنده
می&zwnj;شود و بندگی خدا را به دست می&zwnj;آورد.

امّا اگر نشناخت، راه را هم بلد نمی&zwnj;شود.

لذا خود دانستن و این که انسان دستش را به دستولیّ خدا بدهد، اهمیّت دارد. گرچه این هم همه چیز نیست و به
عمل کار بر آید، به سخن&zwnj;دانی و سخن&zwnj;رانی نیست. ولو انسان بداند، امّا اگر عمل نکند، اتّفاقاً بدتراست.
یکی از مکرهای شیطان - که در جلسات قبل بیان کردیم یکی از بحث&zwnj;های تفکّر، خدعه و مکر است و در
جلسه&zwnj;ی گذشته نیز بیان کردیم: مکر اوّلیّه&zwnj;ی انسان به خودشاست - همین است که تو می&zwnj;دانی

و بلد هستی.

اوّلاً همین که بگویی: می&zwnj;دانم، یعنی نمی&zwnj;دانی.آن&zwnj;ها که می&zwnj;دانستند، اظهار عجز کردند و
گفتند: نمی&zwnj;دانیم. آن&zwnj;وقت اگر ما مدّعی شویم که می&zwnj;دانیم، همان چیزی است که شیطان ملعون،

آن لعین رجیم می&zwnj;خواهد که انسان، اظهار فضل و دانش کند.

بعد هم اصلاً فرض بگیریم بداند، تازه آن&zwnj;ها که می&zwnj;دانند و می&zwnj;گویند: نمی&zwnj;دانیم؛ اگر چیزی را
هم از دیگران یاد بگیرند، خصوصیّت اوّلیّه&zwnj;ی آن&zwnj;ها این است که عمل می&zwnj;کنند.

اللّه (اعلی  قمی  عبّاس  حاج شیخ  آیت&zwnj;الله  مفاتیح&zwnj;الجنان  ماندن  جاودانه  راز  کردم:  بیان  قبلاً هم 
مقامهالشّریف) ، این است: ایشان تمام دعاهایی را که نوشتند، حداقل یک&zwnj;بار خودشان خواندند و عمل کردند،

بعد نوشتند. لذا این مطلب که انسان، اهل عمل شود، خودش راز بندگی است.

چون در این جلسه از کتاب راز بندگی(اخلاص) هم رونمایی شد، نکته&zwnj;ای بیان کنم. گرچه این مطالب برای ما
نیست و فقط نام ما بر رویآن می&zwnj;خورد و ما بر خدای متعال پناه می&zwnj;بریم، ما نوار هستیم، مباحث، مباحث
اولیاءخدا، اعاظم و بزرگان است. بالجد هم کار گروه علمی حضرت نرجس خاتون (علیها الصّلوة و السّلام) جای تقدیر دارد
;rlm&ْمَن;laquo& :الحجج (علیه الصّلوة و السّلام) فرمودند;zwnj&و اگر تشکّر نکنیم، اجحاف کردیم. حضرت ثامن
لَمْ&rlm; یَشْکُرِ الْمُنْعِمَ مِنَ الْمَخْلُوقِینَلَمْ یَشْکُرِ اللَّهَ عَزَّ وَ جَل&rlm;&raquo; [۱] . لذا دراین&zwnj;جا از این گروه و در رأس
آن&zwnj;ها فرزند عزیزم که بحمدلله هم فهیم، عالم و کوشااست و هم حافظ کلّ قرآن است، جناب حجّت الاسلام و
المسلمین حاج آقای هادیان که بحمدلله علقه&zwnj;ی عجیبی هم به این مباحث دارند، تشکّر کنم. انصافاً کار ایشان و

گروه علمی&zwnj;شان قابل تقدیر و تشکّر است.

امّا راز بندگی به عمل است، راز بندگی به دانستن و خواندن مطلب نیست. دانستن باید عاملی برای عمل شود. یکی از
مکرها و خدعه&zwnj;های قوّه&zwnj;ی تفکّر این است که تو می&zwnj;دانی و بدین ترتیب سبب می&zwnj;شود که

8 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

http://tebyan-tabriz.ir/News/175813/


انسان، به همین بسنده کند.

عکس&zwnj;العمل آیت&zwnj;الله شاه&zwnj;آبادی (اعلی اللّه مقامه الشّریف) بعد از چاپ کتابشان

که آن&zwnj;هایی هم  تازه  بیاید.  وجود  به  او  برای  این خدعه  نکند  که  دائم می&zwnj;ترسد  مؤمن  انسان  لذا 
می&zwnj;دانستند و می&zwnj;دانند، هر چه افزوده می&zwnj;شود، می&zwnj;گویند: از جای دیگری کسب کردم که

همین است و بعد هم بیان می&zwnj;کنند: وای بر ما که اگر اهل عمل نباشیم، خطرش بیشتر است.

آیت&zwnj;الله العظمی شاه&zwnj;آبادی (اعلی اللّه مقامه الشّریف) ، به مباحث رشحات و شذرات، در زمان حیات
خودشان، برای این که همان که هست بماند، اجازه&zwnj;ی تنظیم دادند و نگاه کردند و چاپ اوّلیّه شد. مرحوم أبوی
(اعلی اللّه مقامه الشّریف) فرمودند: یک موقعی خود آقا کتاب را در دست گرفتند و فرمودند: محمّدعلی! (نام مرحوم
أبوی (اعلی اللّه مقامه الشّریف) هم مانند آیت&zwnj;الله العظمی شاه&zwnj;آبادی (اعلی اللّه مقامه الشّریف) ،
محمّدعلی بود، ایشان فکر کرده بودند که آقادارند ایشان را خطاب می&zwnj;کنند، بعد متوجّه شده بودند که خطاب به

نفس خودشان است)گفتی، نوشتی، تبیین شد، تدوین شد، امّا چقدر عمل شد؟!

لذا آقا فرموده بودند: من خودم مجدّد کتاب رابه دید عمل نگاه کردم تا ببینم چقدر از آن را عمل کردم. به این کتاب
رشحات البحارنگاه کردم تا ببینم من چقدر اهل عمل به آن در باب ولایت، توحید و ... بودم.

لذا یک بار با این نگاه به کتابی که خودشان تبیین و تدوین کرده بودند، نگاه کردند و آن را خواندند. خیلی عجیب است.

شکارعمل!

اگر انسان، غفلت کند، خدعه&zwnj;ی بزرگ تفکّر همین است که او را می&zwnj;برد. نمی&zwnj;دانیم چه خبر است
;rlm&ِالْعَلِیم;rlm&ِالسَّمِیع ;rlm&ِهای این ملعون چه چیزهایی است؟! أَعُوذُ بِاللَّه;zwnj&و عالم، چه عالمی است. خدعه
مِنْ هَمَزاتِ الشَّیاطِینِ &rlm;. هر بار به روشی خدعه می&zwnj;زند. اعوذ،پناه بردن است، هر کس از پناهگاه، بیرون

آمد، سریع او را شکار می&zwnj;کند.

یکی از شکارها، همین شکار دانستن، امّا عمل نکردن است.

اولیاء خدا در مطالب عرفان بیان فرمودند: شیطان، شکار برتری دارد که آن، شکار عمل است که تصوّر کند اهل عمل
است. امّا اولیاء خدا هر چیزی را تا به دست می&zwnj;آورند، بلافاصله می&zwnj;گفتند: &laquo;وَما تَوْفیقی&rlm; إِلاَّ

. [rlm;&raquo; [۲&بِاللَّه

خوب است که ما هم اینکار را انجام بدهیم [۳] . هر مطلبی که خوب بود و عندالله پسندیده شد که نشانه&zwnj;ی آن،
این است: وقتی انسان به روایات شریفه، اولیاء خدا و کتاب الله عرضه کند، ببیند همین است، انجام بدهد. مثل همین
مطلب که بعد از به دست آوردن فضیلتی، بلافاصله بگویید: &laquo;وَ ماتَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo; [۴] . هیچ

توفیقی ندارم، مگر از خدا و ما از خودمان، هیچ چیزی نداریم. توفیق ازخداست.

تذکارو القای یک مطلب، انسان را به حقیقت آن می&zwnj;رساند

اگر انسان، این را واقعاً به خودش تذکار دهد، یکی از خصایص این است: هر چه انسان به خودش تذکار دهد، اثر
می&zwnj;گذارد. روایتش را هم بیان کردیم که فرمودند: اگر به کاری عادت ندارید، خودتان را به آن بزنید، آرام آرام در
شما به وجود می&zwnj;آید. بیان هم کردم که این، نفاق نیست. نفاق، یعنی آنچه که انسان در دلش دوست ندارد. امّا

شما دوست دارید، می&zwnj;گویند: خودتان را به آن کار بزنید تا در شما نهادینه شود.

بگوید: &laquo;وَ انسان  مدام  رشد می&zwnj;دهد،  را  انسان  تذکار،  خود  دارد.  اثر  تذکار،  بگوییم، همین  مدام 
ماتَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo;، از خودم نیست، همه، از خداست. این، اثر می&zwnj;گذارد. اصلاً عالم، عالم اثر

و مؤثّر است.

وجود به  برای من مشکل  امروز  بگوید:  مدام  از صبح  اگر کسی  مثلاً  نیست، می&zwnj;گویند:  مناقشه  مثال  در 

8 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



می&zwnj;آید، اتّفاقاً برای او مشکل به وجود می&zwnj;آید. چون از اوّل صبح، مدام این را به ذهنش القا کرد.

،;rlm;&raquo&إِلاَّ بِاللَّه ;rlm&وَ ما تَوْفیقی;laquo& ،اگر انسان مدام با خودش بگوید: من هیچ ندارم، همه از خداست
اوّل، باور وجودی&zwnj;اش درست می&zwnj;شود و دیگر احساس غرور، تکبّر و انانیّت نمی&zwnj;کند و آرام آرام به

واقعیّت مطلب که همه چیز از ناحیه&zwnj;ی خداست و توفیقی نیست، مگر از خدا، پیمی&zwnj;برد.

اوّل فقط دارد به زبان جاری می&zwnj;کند تا مغرور و متکبّر نشود و شاید درون دلش بگوید: به هر حال ما هم کاری
کردیم، امّا مدام می&zwnj;گوییم تا خودمان را نگیریم و گرفتار نفس نشویم، امّا آرامآرام می&zwnj;فهمد که راستی
راستی توفیق از ناحیه&zwnj;ی خداست. لذا خصوصیّت ثانوی و حقیقی تذکار دادن این مطلب، این است که به حقیقت

می&zwnj;فهمد هیچ توفیقی مگر از خدا نیست وبه این مطلب می&zwnj;رسد.

چرادر نماز امام زمان، صد مرتبه &laquo;ایّاک نعبد و ایّاک نستعین&raquo; می&zwnj;گوییم؟

لذا اثر تلقین، فقط این نیست که انسان یک چیزی را به خودش القا کند، امّا در آن، حقیقت نباشد. در معارف(در موارد
دیگر یحتمل این&zwnj;گونه نیست که حالا توضیح خواهم داد)، هر چه به خودت القاکنی و تبیین کنی، این باور وجودی
درست می&zwnj;شود. اتّفاقاً نه از این باب که چون خودت گفتی، این باور، ساخته&zwnj;ی ذهن توست؛ بلکه این، به
یک حقیقت تبدیل می&zwnj;شود. یعنی درمعارف، بعد از تلقین، پرده برداشته می&zwnj;شود و آن حقیقت را به شما

نشان می&zwnj;دهند.

لذا می&zwnj;دانید چرا درنماز آقا جان، تبیین می&zwnj;شود که صد مرتبه بگویید: ایّاک نعبد و ایّاک نستعین؟ درتفسیر
سوره&zwnj;ی حمد، در سال ۸۰ یا ۸۱ هم بیان کردم که به قول اولیاء خدا و عرفای عظیم&zwnj;الشّأن، هر ایّاک نعبد و
ایّاک نستعین، باید با ایّاک نعبد و ایّاک نستعین بار قبلی متفاوت باشد. بعد هم چون صد، اکمل است [۵] ، این ایّاک نعبد

و ایّاک نستعین را باید صد مرتبه بگوییم.

گاهی انسان همین&zwnj;طور تندتند این &laquo;ایّاک نعبد و ایّاک نستعین&raquo;ها را می&zwnj;گوید و متوجّه هم
نه خودش می&zwnj;فهمد چه گفتم.  إن&zwnj;شاءالله  نه، می&zwnj;گوید:  یا  تاشد  نمی&zwnj;شود که صد 
می&zwnj;گوید و نه ملائکه متوجّه می&zwnj;شوند. به هر حال ملائکه هم باید بفهمند تو چه می&zwnj;گویی تا ببرند
و به آقا تقدیم کنند و بگویند: این برای تو نماز خوانده است. به قول یکی از اولیاء خدا، اگرانسان فقط بنشیند و نگاه کند،

بهتر از این است که این&zwnj;طور تند تند بگوید و خودش هم نفهمد چه خوانده است.

امّا تبیین این صد مرتبه&laquo;ایّاک نعبد و ایّاک نستعین&raquo;، اثر معنوی را در وجود انسان می&zwnj;گذارد. لذا این
تکرار و تذکار، اوّل از همه، فکر و بعد روح و وجود او را تسخیر می&zwnj;کند و بعد از آن، ازحقیقت &laquo;ایّاک نعبد و
ایّاک نستعین&raquo; برای او پرده&zwnj;برداری می&zwnj;کند، ولو این حقیقت برای هر کسی نسبی معلوم شود. به
هر حال ظرف وجودی انسان&zwnj;ها متفاوت است. ظرف وجودی من که هیچ هستم، با مؤمنین و آن&zwnj;ها هم با
ابرار و اولیاء خدا و آن&zwnj;ها هم با تالی&zwnj;تلوان معصوم فرق می&zwnj;کند. امّا به هر حال به حد ظرف وجودی

طرف، پرده برای او بالا می&zwnj;رود و می&zwnj;فهمد.

مثلاً انسان با تبیین &laquo;افوضامری الی الله إن&zwnj;الله بصیر بالعباد&raquo;، آرام آرام تفویض امر می&zwnj;کند و
می&zwnj;فهمد این سپردن امور به خدا یعنی چه و باورش می&zwnj;شود. یا وقتی مدام می&zwnj;گوید: &laquo;وَ
ماتَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo;، این را می&zwnj;فهمد و آن موقع دیگر متوجّه می&zwnj;شود این شعار نیست
و بالجد اگر حضرت حقّ، ذوالجلال و الاکرام، یک لحظه، توفیق ندهد، انسان هیچ چیزی را به یاد نمی&zwnj;آورد،
نمی&zwnj;تواند هیچ چیزی یاد بگیرد و یا یاد بدهد. لذاهمه از اوست و انسان، با بیان &laquo;وَ ما تَوْفیقی&rlm; إِلاَّ
بِاللَّه&rlm;&raquo; ، این را می&zwnj;فهمد. البته در ابتدا شاید به این دلیل باشد که مغرور نشویم وتکبّر نکنیم، امّا

بعدها به حقیقت &laquo;وَ ما تَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo; می&zwnj;رسد.

راه نجات و ذکری برای خدعه&zwnj;ی فکری کسی شدن

است، اولیاء  نسخه&zwnj;ی  آنچه  به  که  است  همین  تفکّر،  خدعه&zwnj;ی  درمان&zwnj;های  از  یکی  اتّفاقاً 
او به  مرور  به  اتّفاقاً  امّا  نشود،  متوجّه  ابتدا هیچ چیزی  در  کند. شاید  که نسخه است، عمل  همان&zwnj;گونه 

می&zwnj;فهمانند و این خصوصیّتش است.

8 صفحه 3 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



لذا انسان اوّل تسلیم می&zwnj;شود و بعد ایمان می&zwnj;آورد. در آن ایمان، وقتی به نسخه عمل کرد، حقایق برایش
آشکار می&zwnj;شود.

فرمودند: که  الشّریف) شنیدم  مقامه  اللّه  طهرانی(اعلی  محمّدحسین حسینی  علاّمه سیّد  مبارک  زبان  از  من 
آیت&zwnj;الله قوچانی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) بیان کردند: آقا سیّد هاشم حدّاد(اعلی اللّهمقامه الشّریف) با این که
مکلاّ بود و از آخرین دوره از شاگردان آیت&zwnj;الله قاضی بود، امّا رشد کرد و بالا رفت، حتّی از من هم بالاتر رفت. منتها
این که آیت&zwnj;الله قاضی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) فرمودند: بعد ایشان، من باشم، دلیل خاصّ دیگری داشت و
برای این بود که برخی به اشتباه نیافتند. امّا آقا سیّد هاشم حدّاد(اعلیاللّه مقامه الشّریف) بسیار بالا رفت. دلیلش هم
این بود که آنچه آقا بیان می&zwnj;فرمودند، به صورت کامل انجام می&zwnj;دادند و به نسخه&zwnj;ی ایشان عمل

می&zwnj;کردند.

اللّه مقامه الشّریف) فرموده بودند: گاهی ما می&zwnj;گفتیم: به هر حال ما بعد آیت&zwnj;الله قوچانی(اعلی 
مجتهدیم و باید مطالب را بفهمیم و بعد عمل کنیم و ... .

و حجاب جلو می&zwnj;آید  است. سواد  الاکبر&raquo;، همین  الحجاب  هو  فرمودند: &laquo;العلم  که  این  لذا 
می&zwnj;شود. البته شاید ایشان این&zwnj;گونه نبودند، امّا این مطلب را بیان می&zwnj;کنند تا تذکار دهند. امّا

قائلبه این بودند که آقا سیّد هاشم حدّاد (اعلی اللّه مقامه الشّریف) نسخه را مو به موعمل می&zwnj;کرد.

این، مطلب عجیبی است که آیت&zwnj;الله قوچانی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) می&zwnj;فرمایند: آقا سیّد هاشم
حدّاد (اعلی اللّه مقامه الشّریف) آن&zwnj;قدر عمل می&zwnj;کرد، عمل می&zwnj;کرد، عمل می&zwnj;کرد، تا آرام
آرام پرده&zwnj;ها کنار می&zwnj;رفت.&zwnj; لذا اوّل باید تسلیم شد و بعد ایمان می&zwnj;آید. این نکته&zwnj;ی

بسیار مهمّی است.

لذا یکی از مکرها و خدعه&zwnj;های تفکّر این است که گاهی می&zwnj;آید و می&zwnj;گوید: تو دیگر کسی شدی،
خودت متخلّق هستی، دربحث اخلاق شرکت می&zwnj;کنی و با دیگران فرق می&zwnj;کنی. یک عدّه الآن در فضای
مجازی به گناه و ... گرفتار هستند؛ چون الان این&zwnj;قدر فحشا زیاد شده که مستقیم در خانه&zwnj;هاآمده و به
ماهواره و ... هم نیاز نیست. امّا تو در این شلوغ بازار و هیاهوهای دنیا، بحمدلله و المنّه، اهل اخلاق هستی. این،

همان خدعه&zwnj;ی فکری است.

;rlm&تَوْفیقی ما  بگوید: &laquo;وَ  انسان مدام  این خدعه همین است که  از  و نسخه&zwnj;ی ذکریّه  نجات  راه 
َبِاللَّه&rlm;&raquo;. هیچ توفیقی نیست مگر این که خدا مرحمت کرده است (إلاّ، إلاّی حصریّهاست). من کجا إِلاّ

هستم؟!

نشاندادن معنای &laquo;آنی و کمتر از آنی به خودمان وامگذار&raquo; به شیخ بهاء

سلطان&zwnj;العارفین، سلطان&zwnj;آبادی بزرگ(اعلی اللّه مقامه الشّریف) فرمودند: شیخ بهاء(اعلی اللّه مقامه
الشّریف)، آن شیخ&zwnj;العجائب - که هم شعر می&zwnj;گفتند، هم کشکول داشتند و هم از همه&zwnj;ی علوم
که این  گفتم:خدایا!  بار  یک  من  - می&zwnj;گفتند:  گرفتم  قرآن  از  را  همه  فرمودند:  خودشان  و  داشتند  اطّلاع 

می&zwnj;گویند: یک لحظه انسان به خود رها شود، یعنی چه؟

آفتاب، در هنگام طلوع  و  نماز صبح  از  بعد  و معمولاً هم  مثنوی طولانی می&zwnj;گفتند  یک  زمان  آن  در  ایشان 
می&zwnj;گفتند و در شب&zwnj;ها این کار را انجام نمی&zwnj;دادند. می&zwnj;گفتند: بعد از آن حرف، هر چه کردم
نشد این مثنوی را ادامه دهم. آنچه را از قبل گفته بودم، از اوّل گفتم تا ذهنم باز شود و سلسله در دستم بیاید و بتوانم
ادامه را بگویم. تا به بیت آخر می&zwnj;رسیدم، می&zwnj;ماندم. در همین حال و هوا بودم، احساس کردم منادی
(احساسم این بود، حالا نمی&zwnj;دانم از درونقلب بود یا از بیرون بود و ...) می&zwnj;گوید: این آنی و کمتر از آنی،

یعنی همین.

ابوالعرفا، آیت&zwnj;الله العظمی ادیب (اعلی اللّه مقامه الشّریف) می&zwnj;فرمودند: یکی از اذکار دائمی شیخ
بهاء(اعلی اللّه مقامه الشّریف) و شاید یکی از رموز موفّقیّت ایشان این بوده که می&zwnj;فرمودند: &laquo;وَما

8 صفحه 4 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



تَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo;. بعد هم می&zwnj;فرمودند: حداقل، این است که روزی صدمرتبه گفته شود؛ چون
صد، اکمل است، شاید آن&zwnj;ها برای خودشان، عدد اکبر ابجد را همداشتند - حالا ما هم این مطلب را بیان کردیم،

آخرالزّمان باید همه&zwnj;ی مطالب افشاشود -

این&zwnj;ها همه برای این است که انسان از این خدعه&zwnj;ی تفکّر در امان باشد. وقتی در امان شد، حالا راه را
برای اوباز می&zwnj;کنند و بیشتر نشان می&zwnj;دهند. جالب این است که حقیقت مطلب را هم به او نشان
راستی راستی   ،;rlm;&raquo&َه اللّ بِ  َ لاّ إِ  ;rlm&وْفیقی تَ ما  &laquo;وَ  گفتی:  که  حالا  که  می&zwnj;دهند 
این&zwnj;طوراست، نه این که اوّل شعاری گفته که غرور نگیرد، بلکه بالجد به تو نشان می&zwnj;دهند که اگر او

نمی&zwnj;خواست، تو هیچ چیزی نمی&zwnj;شدی و هیچ توفیقی پیدا نمی&zwnj;کردی.

شاخصه&zwnj;ی موحّد بودن چیست؟

اصلاً می&zwnj;دانید شاخصه&zwnj;ی موحّدین چیست؟ همان&zwnj;طور که می&zwnj;دانید، می&zwnj;گویند:
آیت&zwnj;الله قاضی(اعلی اللّه مقامه الشّریف) و خیلی از عرفای دیگر، از موحّدین هستند و در توحید غرق شدند. حالا

اگرما هم بخواهیم بدانیم موحّد شدیم، شاخصه&zwnj;ی آن چیست؟

اتّفاقاً شاخصه&zwnj;ی توحیداین است که انسان به آن&zwnj;جا برسد (واقعاً باید برسد، یعنی از بس بگوید که برسد)
که بداند بالجد هیچ چیزی نیست، إلا الله تبارک و تعالی.

دلش ته  ا  امّ  ،;rlm;&raquo&َه اللّ بِ  َ إِلاّ  ;rlm&تَوْفیقی ما  می&zwnj;گوید:&laquo;وَ  شعاری  انسان،  موقع  یک 
می&zwnj;گوید: به هر حال ما هم کاری کردیم. امّا شاخصه&zwnj;ی توحید این است که انسان به آن&zwnj;جا برسد
که باور کند همه چیز ازاوست. اگر این که بداند همه چیز از خداست و خودش هیچ&zwnj;کاره است، باور وجودی او

شد، غوغا می&zwnj;شود و موحّد خواهد بود.

یکی از مواردی که دعا می&zwnj;کنند:&laquo;لا تکلنی الی نفسی طرفة عین ابداً&raquo;، همین است. البته یکی از
مطالب آن هم این است که نعوذبالله در گناه غرق نشود. چون گاهی انسان می&zwnj;بیند کسی که از اسم گناه هم
بدش می&zwnj;آید، نعوذبالله غرق در گناه شده است. لذا این مطلب را هم در برمی&zwnj;گیرد و این، نهایتش
هست، امّا اصلاً معنی اوّلیّه&zwnj;ی آن، این است که من بدانم هیچ چیزی نیست، إلاّ از ناحیه&zwnj;ی خداوند تبارک

و تعالی. وقتی انسان به این مطلب برسد، دیگر موحّد است.

موحّد این نیست که مثلاً نعوذبالله بداند ذات خدا چیست، ما اسماء و صفات خدا را هم نمی&zwnj;دانیم و تازه این
اسماء و صفات خدا نازله است و تجلّی&zwnj;گاه آن&zwnj;ها هم معصوم است. بعد باید از معصوم هم نازله شود و
سطحش پایین&zwnj;تر بیاید و دراولیاء خدا و ... قرار بگیرد. ما که این&zwnj;گونه نیستیم، امّا اگر کسی بفهمد که همه

چیز اوست، خودش موحّد می&zwnj;شود.

نمازی که نعره&zwnj; شیطان را درمی&zwnj;آورد و نمازی که شیطان، کاری به آن ندارد!

به نظر می&zwnj;رسد بدترین چیزی که شیطان از آن، ضربه می&zwnj;خورد، این است که کسی دائم این&zwnj;ها را
از خدا بداند وباز هم به نظر می&zwnj;رسد مبارزه&zwnj;ی اصلی شیطان هم همین است که اوّل این را از انسان
بگیرد. وقتی این را گرفت، دیگر مهم نیست که بخواهد نماز بخواند، روزه بگیرد و .... در ابتدا می&zwnj;گوید: عیبی ندارد
نماز بخوانی و روزه بگیری و ...، امّا اگر بتواندآرام آرام انسان را از نماز و روزه هم کنار می&zwnj;کشاند. اگر هم نتواند
موحّد که  کسی  آن  نشود.  موحّد  این،  می&zwnj;خواستم  من  کردم،  را  خودم  کار  که  من  می&zwnj;گوید: 
پیدا ربّ  به  اتصّال  و  از خلق  انقطاع  و  بدنش می&zwnj;لرزد  دیگر  اکبر،  الله  تامی&zwnj;گوید:  می&zwnj;شود، 

می&zwnj;کند.

لذا می&zwnj;گوید: وقتی نماز سیّدالسّاجدین، زین&zwnj;العابدین(علیه الصّلوة و السّلام) را نگاه می&zwnj;کردم،
آن السّلام)،  و  الصّلوة  زین&zwnj;العابدین(علیه  این  اصلاً  دیگر  اکبر می&zwnj;گویند،  الله  تا  می&zwnj;دیدم که 
تغییر وضعشان  می&zwnj;شد.  دیگری  طور  صورتشان  حتّی  نبود،  السّلام)  و  الصّلوة  زین&zwnj;العابدین(علیه 
می&zwnj;کرد. لحن سخنشان تغییر کرد. قبل از آن طور دیگری حرف می&zwnj;زدند. امّا الآن طوری الله اکبر وبسم الله

... می&zwnj;گویند کأنّ می&zwnj;خواهند جان دهند.

8 صفحه 5 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



این نماز است که کمر شیطان را می&zwnj;شکاند، نعره&zwnj;ی شیطان را درمی&zwnj;آورد و سبب اظهار عجز او
می&zwnj;شود و إلاّوقتی بعضی&zwnj;ها نماز می&zwnj;خوانند، شیطان می&zwnj;گوید: بخوان، بخوان. البته اگر
بتواند نماز آن&zwnj;ها را هم می&zwnj;گیرد، امّا وقتی می&zwnj;بیند نمی&zwnj;تواند، این طرف عادت کرده، دلش
هم به همین نماز خوش است و اگر بخواهد این نماز را هم از او بگیرد، یک موقع بیدار می&zwnj;شود،لذا کاری به

نمازش ندارد و می&zwnj;گوید: بخوان.

لذا این هم نکته است کهگاهی شیطان، نماز طرف را از او نمی&zwnj;گیرد تا بیدار نشود و به همان مشغول باشد.

امّا کسی که می&zwnj;داند و اعتقاددارد که همه چیز از خداست، هنگام نماز بدنش می&zwnj;لرزد و ... .

من قبلاً هم بیان کردم وبه این اعتقاد دارم و رسیدم که آیت&zwnj;الله العظمی بهجت، آن بهجت&zwnj;القلوب در نماز
گریه نمی&zwnj;کردند. بلکه جلوگیری می&zwnj;کردند که گریه نکنند، خودشان را کنترل می&zwnj;کردند که گریه

نکنند و إلاّ اگر می&zwnj;خواستند اختیار از دست دهند که نمی&zwnj;توانستند نماز بخوانند.

توفیق اعمال را از خود دانستن، شرک علن و عظیم است!

موحّد یعنی این که بداندهمه چیز از خداست و شیطان هم اوّل می&zwnj;خواهد این را بگیرد که تو بگو: به هر حال
منهم هستم. لذا بعضی از اولیاء می&zwnj;گویند: این، شرک خفی نیست، بلکه شرک خفی را ردکرده است.

پس شاید اگر انسان، ولوبه لحظه&zwnj;ای حتّی ته دلش بگوید: به هر حال ما هم اثری داشتیم و اگر در این مطلب،
عبادت و ... همّت خودم نبود، انجام نمی&zwnj;شد و به هر حال ما هم قدمی برداشتیم و یک آمادگی ایجاد گردیم؛

خودش شرک است و شرک خفی هم نیست. بلکه شرک علن است.

شرک خفی را مانند راهرفتن مورچه&zwnj;ای در تاریکی می&zwnj;گویند. امّا این که ته دلش توفیق را از خودش ببیند
وبگوید: به هر حال من هم این لیاقت را داشتم و کاری کردم که پروردگار عالم این عنایت را کرده و زمینه&zwnj;ای
داشتم که عامل شده، شرک علن و یا شرک عظیم است - اگراعظم نباشد - تمام مکر و خدعه&zwnj;ی فکر که راجع

به آن صحبت می&zwnj;کنیم، همین است که بگوید: به هر حال تو یک چیزی دارد و از خودت هم بوده است.

امّا انسان باید بگوید: هیچ ندارم. البته این را هم باید جدّی بگوید، بعضی&zwnj;ها می&zwnj;گویند: هیچی ندارم،
یعنیاین که چیزی دارم! وای که چقدر این ابلیس و شیطان لعین و رجیم و مجرّب، موذی است.

ماطفل راهیم و باید تا آخر عمر دستمان را رها نکنیم و در پناهگاه بمانیم

لذا اولیاء خدا در اینزمینه، دو مطلب را بیان کردند (این&zwnj;ها مباحث رشحاتی است که برای دوستان بیانکردم):

۱. انسان باید به حقیقت همیشه اعوذبالله بگوید و در پناهگاه باشد.

اگر یک لحظه سر را از پناهگاه بیرون بیاوری تا ببینی چه خبر است، شیطان تو راشکار می&zwnj;کند؛ چون شکارچی،
خوب، ماهر و مجرّبی است. مگر من و شما چقدر عمر کردیم؟ ۵۰ سال، ۶۰ سال؟ ۱۵ سال را که بچّه بودیم، در بقیّه
عمر هم که روزی، ۸-۹ ساعت می&zwnj;خوابیم، ساعاتی را غذا می&zwnj;خوریم و ...، چقدر هوشیار بودیم؟! چقدر

لحظاتی از عمرمان بوده که واقعاً به خودمان فکر کردیم که من چه کردم؟!

لذا اگر از پناهگاه، بیرون بیاییم، بلافاصله این شکارچی عجیب ما را می&zwnj;گیرد و می&zwnj;زند.

۲. پناهگاه حقیقی، معصومین هستند. لذا باید به معصومین و بعداز آن&zwnj;ها هم به تالی&zwnj;تلوان معصوم و اولیاء
خدا اتّصال داشت و دست را از دست آن&zwnj;ها جدانکرد.

لذا به قول اولیاء خدا تا آخر عمر، با این که محاسنت سفید و کمرت خم شد، عمرت،نود یا صد سال شد و در حال رکوع
راه می&zwnj;روی، آن موقع هم بگو من طفل هستم و دستت رااز دست ولیّ خدا بیرون نیاور.

8 صفحه 6 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



دیدید بچّه&zwnj;ها در ابتدا خوب راه نمی&zwnj;روند، بعد از مدّتی به خوبی راه می&zwnj;روند، امّا بعد که پیر شدند
طفولیّت همان  به  هم  آخر  در  که  بدهد  یاد  ما  به  این می&zwnj;خواهد  است؟  برایش سخت  رفتن  راه  هم  باز 
برمی&zwnj;گردی، پس تو طفل راه هستی، مدّعی نباش که من نوجوان و جوان شدم. بگو: من همیشه طفل هستم و

دستت را از دست ولیّ خدا بیرون نکش.

این خدعه&zwnj;ی فکری است که انسان تصوّر کند من هم تاتی تاتی می&zwnj;توانم راه بروم. فرمودند: اگر کسی
این می&zwnj;شود،  گم  و  می&zwnj;رود  خودش  و  می&zwnj;کند  رها  را  دستش  کند،  تصوّر  این&zwnj;گونه 

&laquo;ضللت عن دینی&raquo; همین است.

یکی از اولیاء خدا می&zwnj;فرمود: دیدید بچّه&zwnj;ها گم می&zwnj;شوند، در ابتدا که تازه راه افتاده، ذوق دارد که
خودش به تنهایی راه برود و فکر می&zwnj;کند که پدر و مادر همیشه درکنار او هستند، امّا یک&zwnj;باره سرش را
برمی&zwnj;گرداند و می&zwnj;بیند که پدر و مادرش نیستند. یک لحظه دستش را در این شلوغ بازار خارج کرد، تمام

شد.

گم و  می&zwnj;کنیم  خارج  خدا  ولیّ  دست  از  را  دستمان  لحظه  یک  هستیم،  این&zwnj;طور  هم  ما  فرمود: 
می&zwnj;شویم. منتها بچّه&zwnj;ها خصوصیّت خوبی دارند و یک مقدار که راه می&zwnj;روند، برمی&zwnj;گردند و
به عقب نگاه می&zwnj;کنند. ولی ما برنمی&zwnj;گردیم. یک موقعی به خودمان می&zwnj;آییم و می&zwnj;فهمیم

که راستی راستی گم شدیم که دیگر عمرمان تمام شده و هیچ خبری نیست.

فکر می&zwnj;کردیم راه را بلد هستیم، دستمان را رها کردیم و گفتیم: من دیگر خودم بلد هستم، بچّه&zwnj;ها گاهی
عقب برمی&zwnj;گردند و تا می&zwnj;بینند پدر و مادرشان نیست، گریه می&zwnj;کنند.ما هم طفلیم، امّا تفاوتمان با
آن&zwnj;ها این هست که ما به عقب برنمی&zwnj;گردیم، فکر می&zwnj;کنیم بلد راه هستیم، لذا می&zwnj;رویم و
زمانی که مرگ می&zwnj;رسد تازه می&zwnj;فهمیم گم شدیم. &laquo;ضللت عن دینی&raquo;، گمراه شدم. اگر

این&zwnj;طور شود، خیلی درد است.

شماتت نکنیم که دامن خودمان را نگیرد

&laquo;وَ ما تَوْفیقی&rlm; إِلاَّ بِاللَّه&rlm;&raquo;، لذا به خدا توکّل کن و بدان همه چیز از اوست. نکند یک لحظه به
خودمان اجازه دهیم و فکرکنیم از خودمان است.

پلیدی&zwnj;ها، با  باید  ... هستید،  و  دانشجو  طلبه،  که  که شما  است  درست  می&zwnj;گویند:  خدا  اولیاء 
ما می&zwnj;گفتند:  که  کسانی  تا   - کنید  مبارزه  وفحشاء  فجور  فسق،  زشتی&zwnj;ها،  پلشتی&zwnj;ها، 
می&zwnj;خواهیم عزّت را به پاسپورت&zwnj;هابرگردانیم، به سفارت&zwnj;خانه کشوری نروند و این&zwnj;گونه برای
عمل این&zwnj;گونه  که  را می&zwnj;خواهند  فساد  و  فحشا  هم  خودشان  یحتمل  نیاورند.  بار  به  ذلّت  جامعه 
می&zwnj;کنند. من بارها بیانکردم و در شب ۲۲ بهمن هم گفتم که یکی از شاخصه&zwnj;های فتنه&zwnj;ی بعدی،
بحث اقتصادی است که این&zwnj;قدر فشار می&zwnj;اورند تا مردم زده شوند. امام&zwnj;المسلمین هم در سخنان
امروز خود بیان فرمودند - و وقتی بدحجابی و ... را می&zwnj;بینید، امر به معروف ونهی از منکرکنید، امّا بلافاصله
بگویید: خدایا! نمی&zwnj;دانم شاید این عاقبت به خیر شود، من بیچاره و گرفتار شوم. خدایا! من را به خودم وامگذار.
خدایا! اگر امکان دارد او راهم عاقبت به خیر کن. امّا من نمی&zwnj;خواهم طعنه بزنم و شماتت کنم که بعد خودم
گرفتارشوم و یا در نسلم جنین مطلبی به وجود بیاید. خدایا! من نمی&zwnj;خواهم شماتت کنم.خدایا! چون نهی از
منکر به عنوان یک واجب الهی است و تو این&zwnj;گونه فرمودی، من دارم انجام می&zwnj;دهم، امّا می&zwnj;ترسم
نکند من عاقبت به خیر نشوم - این یک نسخه&zwnj;ی فردی است، سعی کنید این را حتماً در وجود خودتان عملیّاتی

کنید -

بنده خدایی - اسم نمی&zwnj;برم - در اوّل نهضت امام خیلی خدمات کرد، امّا در همان زمان (نه بعد از انقلاب) بدبخت و
بیچاره شد. امّاطیّب عاقبت&zwnj;به&zwnj;خیر شد. با این که هیچ کس هم فکر نمی&zwnj;کرد، او این&zwnj;طور

شد و این عاقبت&zwnj;به&zwnj;خیر!

همین شعبان بی&zwnj;مخ اوّل با آیت&zwnj;الله کاشانی بود و حتّی یکی از محافظین ایشان شده بود، امّا ببینید بعد

8 صفحه 7 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



کارش به کجا کشید. مرحوم أبوی می&zwnj;فرمودند: من یادم نمی&zwnj;رود یک جا داشتیم داخل می&zwnj;رفتیم و
شلوغ بود و جزآقایان علماء کسی را راه نمی&zwnj;دادند، بعد آیت&zwnj;الله کاشانی گفتند: شعبان باید بیاید، شعبان

از ماست. حالا ببینید &laquo;این شعبان از ماست&raquo;، به کجا کشید!

نمی&zwnj;دانیم چه خواهد شد، به حالمان غرّه نرویم. دائم باید به خدا پناه ببریم، این که می&zwnj;گویم از پناهگاه
خارج نشویم، برای همین خطراست. این که می&zwnj;گویند: دنیا الدنیّه، همین است، نامرد است، یک&zwnj;باره ما را
زمین می&zwnj;زند.اگر از پناهگاه بیرون آمدی، یک&zwnj;باره شکار می شوی. لذا نباید شماتت کنیم، بگوییم:خدایا!

نکند من هم عاقبت به&zwnj;خیر نشوم.

چراما از خدا درخواست می&zwnj;کنیم که حافظ ولیّ خود باشد؟

فقط و فقط باید اتّصال داشته باشیم، آن هم اتّصال دائمی. چرا اصرار داریم و می&zwnj;گوییم: هر ساعت یک دعای
سلامتی بخوانیم؟ چوناین، عامل اتّصال می&zwnj;شود. یعنی می&zwnj;خواهیم بگوییم: آقا جان! اگر عنایت نکنی و ما

رارها کنی، ما بدبخت هستیم، خودمان داریم اقرار می&zwnj;کنیم که بدبختیم.

آن&zwnj;وقت خیلی بد است که انسان تا یک جایی برود و بعد سقوط کند که بیچاره می&zwnj;شود. کسانی که
می&zwnj;خواهند به قله&zwnj;ای صعود کنند، می&zwnj;دانند که در مقابلش سقوط است. اگر یک لحظه غفلت کند،

سقوط می&zwnj;کند و موجب مرگ و از بینرفتن او می&zwnj;شود.

صعود کردن، تجهیزات می&zwnj;خواهد. بالاترین تجهیزات برای صعود، همین پناه بردن و اتّصال به آقا جان، حضرت حجّت
(عجّل اللّه تعالی فرجه الشّریف) است.

اللّهُمَّ کُنْلِوَلِیِّکَ الْحُجَّةِ بْنِ الْحَسَنِ المهدی صَلَواتُکَعَلَیْهِ وَعَلی آبائِهِ فی هذِهِ السّاعَةِ ، خدا که خودش می&zwnj;توانداز
ولیّ&zwnj;اش حفاظت کند، امّا چرا ما این را از خدادرخواست می&zwnj;کنیم؟ یک دلیل این استکه خدا! چون من
دوستش دارم، از تو درخواست می&zwnj;کنم محافظش باش و إلاّ خدا خودش می&zwnj;توانداز ولیّ&zwnj;اش

محافظت کند.

اتّفاقاً با این دعا یک نوع اعلان حبّ به حضرتاست. یعنی به آقا می&zwnj;گویی: من شما را دوست دارم، ببین از خدا
برای شما درخواست می&zwnj;کنم.

گاهی دیدید کسی دارد از خانه بیرون می&zwnj;رود، می&zwnj;گویی:داری می&zwnj;روی به سلامت، مراقب خودت
بگوییم: مواظب خودت باش؟ یعنی تو  و  بود که من  باش. معلوم است هر کسی مواظب خودش هست، حالانیاز 

می&zwnj;خواهیم بگوییم: حواسمان به تو هست و دوستت داریم.

اللّهُمَّ ، یعن یخدایا! یا الله! کُنْ لِوَلِیِّکَ الْحُجَّةِ بْنِ الْحَسَنِ المهدی صَلَواتُکَ عَلَیْهِ وَعَلی آبائِهِ فی هذِهِ السّاعَةِ وَفی کُلِّ
ساعَةٍ ، در این ساعت و هرساعتی، وَلِیّاً وَحافِظاً وَقائِداً وَناصِراً وَدَلیلاً وَعَیْناً ، ولیّ،نگه&zwnj;دار، پیشوا، یاور، راهنما و

هدایت&zwnj;کننده&zwnj;ی او - که صلوات بر او و پدرانش باد -باش.

حالا آیا از من مذنب می&zwnj;خواهد که بگویم که خدایاور او باشد؟! یک موقعی دیدید پدری فرزند کوچکش را به فرزند
بزرگترش می&zwnj;سپارد، باب که  این  از  او  باش. خوب  او  و می&zwnj;گوید: مراقب  بزرگش می&zwnj;سپارد 

می&zwnj;گوید، امّا ما چه می&zwnj;گوییم که خدایا! محافظ، ولیّ، حافظ و ناصر او باش؟!

ما می&zwnj;خواهیم بگوییم خدایا این&zwnj;قدر دوستش داریم، می&zwnj;دانیم هم عمل نکردیم، امّا به خودش
قسم دوستش داریم.

شاید یک معنی دیگر هم دارد: خدایا! اعمال مااو را اذیّت کرده، محافظتش کن. ما به جای این که یارش باشیم، برایش
خار شدیم، تویارش باش.

لِوَلِیِّکَ الْحُجَّةِ بْنِ الْحَسَنِ المهدی صَلَواتُکَ عَلَیْهِ وَعَلی آبائِهِ ، جوان&zwnj;ها بدانید آقا خیلی خوشش اللّهُمَّ کُنْ 
می&zwnj;آید که شمااین&zwnj;طور با او حرف بزنید. من نباید بخوانم، شما باید بخوانید. دوست دارید شمابخوانید.

8 صفحه 8 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس



آقا را مانند آن زمانی صدا بزنید که زانویتان را بغل گرفتید، از همه خسته شدید و دلتان می&zwnj;خواهد یکی بیاید و با
شما حرف بزند وبرای او درددل کنید و او هم سنگ صبورتان باشد.

اصلاً فکر کنید کسی نیست، در خودتان بروید. بهخصوص در این روزها شما هم حال و هوای آقا را داشته باشید و در
خودتان باشید. آقادارد برای چیز دیگری گریه می&zwnj;کند، امّا شما هم برای غم خودتان گریه کنید.

درد مادر  می&zwnj;بیند  دارد  آقا  می&zwnj;کند.  مادرگریه  شکسته  پهلوی  برای  دارد  شب&zwnj;ها  این  آقا 
گریه مادر  شده&zwnj;ی  نیلی  صورت  داردبرای  شب&zwnj;ها  این  آقا  می&zwnj;کند.  ناله  می&zwnj;کشد، 

می&zwnj;کند. آقا دارد یک نگاه به پهلو می&zwnj;کند، یک نگاهبه میخ در ...

اللّهُمَّ کُنْ لِوَلِیِّکَ الْحُجَّةِ بْنِ الْحَسَنِ المهدی صَلَواتُکَ عَلَیْهِ وَعَلی آبائِهِ فی هذِهِ السّاعَةِ وَفی کُلِّ ساعَةٍ وَلِیّاً وَحافِظاًوَقائِداً
وَناصِراً وَدَلیلاً وَعَیْناً حَتّی تُسْکِنَهُ أَرْضَکَ طَوْعاً وتُمَتِّعَهُ طَویلاً .

[۱] . عیون أخبار الرضا علیه السلام،ج&rlm;۲، ص: ۲۴.

[۲] . هود/ ۸۸.

[۳] . مانند مطلبی که در جلسه&zwnj;یفاطمیّه، راجع به نماز شکر ولایت و حبّ بیان کردم که یکی از جوانان پرسیدند:
آیاما هم انجام دهیم؟ گفتم: بله، وقتی بیان می&zwnj;شود، یعنی بخوانیم.

[۴] . هود/ ۸۸.

و گرفتید  اجازه  برایاذکاری  اگر  لذا  اکمل است.  امّا صد،  بدانید که چهل، کمال است،  را هم  این  نیست  بد   .  [۵]
می&zwnj;خواستید چهله بگیرید، بدانید که صده گرفتن، اکمل است.

البته این مطالب حتماً باید با اجازه باشد. مطالبی که در کتاب&zwnj;ها نوشته شده ومثلاً اذکاری را برای چهله گرفتن
مطرح کردند، بدون اجازه و اذن، انجام ندهید.

ذکری که عام&zwnj;المنفعه است و بهترین ذکر است و هر کس می&zwnj;تواند به هر تعدادی کهمی&zwnj;خواهد
ذکرهااذن بقیّه  است.  اجمعین)  سلامهعلیهم  و  اللّه  (صلوات  محمّد  آل  و  محمّد  بر  صلوات  ذکر  فقط  بگوید، 

می&zwnj;خواهد.

ذکر یونسیّه اذن می&zwnj;خواهد. شاید بگویید: مگر بد است که اذن می&zwnj;خواهد؟ می&zwnj;گوییم:خیر، امّا عدد
دارد، برای بعضی&zwnj;ها عدد صغیره یا عدد وسطی و یا عدد کبیره می&zwnj;گویند.و یا این که به عدد ابجدیّه، یا به
روی بر  الحروف می&zwnj;گویند.این&zwnj;ها مطالبی است که عرفا  به عدد وسطی  یا  و  الحروف  عدد حقیقت 

آن&zwnj;ها کار کردند و با اتّصال و ... می&zwnj;دانند. لذا ذکر را همین&zwnj;طوری بدون اذن نگویید.

8 صفحه 9 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


