
چهار شنبه 04 اسفند 1395 - 10:33

خواجه نصيرالدين طوسی؛ احياگر فلسفه مشا

خواجه نصيرالدين طوسی سنت فلسفه مشا را كه پس از ابنسينا در ايران رو به افول گذاشته بود، بار ديگر احيا كرد و

مجموعه آرا و ديدگاههای كلامی شيعه را در كتاب «تجريدالاعتقاد» گرد آورد.

خواجه نصيرالدين طوسی سنت فلسفه مشا را كه پس از ابن سينا در ايران رو به افول گذاشته بود، بار ديگر احيا كرد و
مجموعه آرا و ديدگاه های كلامی شيعه را در كتاب «تجريد الاعتقاد» گرد آورد.

زندگی نامه
وی يكی از سرشناس ترين و متنفدترين شخصيت های تاريخ جريان های فكری اسلامی است. علوم دينی و عقلی را
زير نظر پدرش و منطق و حكمت طبيعی را نزد دايی اش آموخت. تحصيلاتش را در نيشابور به اتمام رساند و در آن جا به

عنوان دانشمندی برجسته شهرت يافت.
وی در زمان حمله مغول به ايران در كنار ناصرالدين ـ محتشم قهستان ـ به كارهای علمی خويش مشغول شد و در همين
زمان اخلاق ناصری را نوشت. پس از مدتی به نزد اسماعيليان در دژ الموت نقل مكان كرد، اما پس از حمله هلاكوی
مغول و پايان يافتن فرمانروايی اسماعيليان، هلاكو نصيرالدين را مشاور و وزير خود كرد، تا جايی كه هلاكو را به تازش به
بغداد و سرنگونی عباسيان ياری كرد. خواجه نصير الدين طوسی سرانجام در 18 ذی الحجه 672 هجری قمری وفات
يافت و در كاظمين مدفون شد. بنابر وصيت خودش او را در پايين پای دو معصوم دفن كردند و بر مزارش نوشتند: «و كلبهم

باسطٌ ذراعيه بالوصيد».
وی در مراغه رصدخانه ای ساخت و كتابخانه ای به وجود آورد كه حدود چهل هزار جلد كتاب در آن بوده است. او با
پرورش شاگردانی هم چون «قطب الدين شيرازی» و علامه «حلی» و گردآوری دانشمندان ايرانی عامل انتقال تمدن و
دانش های ايران پيش از مغول به آيندگان شد. وی يكی از توسعه دهندگان علم مثلثات است كه در قرن 16 ميلادی

كتاب های مثلثات او به زبان فرانسه ترجمه شد.
خواجه حدود 80 كتاب و رساله در رياضيات، نجوم، فلسفه، تفسير و مسايل اجتماعی نوشت كه از معروف ترين آثار او به
پارسی، «اساس الاقتباس» و «اخلاق ناصری» را می توان ياد كرد. وی در اخلاق ناصری رستگاری راستين انسان ها را
در «سعادت نفسانی»، «سعادت بدنی» و «سعادت مدنی» می داند و اين نكته نشان می دهد كه خواجه در مسائل

مربوط به بهداشت جسمانی و روانی هم كارشناس بوده است.
درباره تجريدالاعتقاد

تجريدالاعتقاد از كتاب های مهمی است كه در تبيين عقايد اماميه نوشته شده و به گفته برخی اولين آن ها به حساب
می آيد. به عقيده «آقابزرگ طهرانی»، خواجه نصير در ابتدای اين اثر آن را «تحريرالعقايد» ناميده؛ اما بعدها اين كتاب به
اسامی ديگری هم چون «تجريدالاعتقاد»، «تجريدالعقائد» و «تجريدالكلام» اشتهار يافته است. بعضی احتمال داده اند
كه خواجه عنوان «تجريدالاعتقاد» را زير نفوذ كتاب «التجريد» قاضی «عبدالجبار» معتزلی برگزيده است. كسانی نيز
معتقدند كه اين كتاب از خود خواجه نصير نيست. اين كتاب دارای شش مقصد (بخش) است كه به ترتيب عبارتند از: امور

عامه، جواهر و اعراض، اثبات صانع و صفات او، نبوت، امامت، معاد.
خواجه نصير اين كتاب را برخوردار از بهترين اسلوب و مشتمل بر ديدگاه ها و اعتقاداتی كه با برهان برای وی اثبات شده
معرفی كرده است. به اين ترتيب برخلاف برخی كتاب های او كه صرفا تبيين نظريات عده ای از بزرگان است، هم چون
«حل مشكلات الاشارات» در شرح اشارات و تنبيهات ابن سينا و دفاع از آن در مقابل انتقادات «فخرالدين رازی» و كتاب
«مصارع المصارع» در دفاع از ديدگاه های ابن سينا در مقابل اشكالات «شهرستانی»، اين كتاب حاوی آرای خاص او

است.
اظهارنظر جـرجـى زیـدان دربـاره خـواجه نصير:

علـم و حكمت به دست اين ايرانـى در دورتـریـن نقطه هاى بلاد مغول رفت. تـو گویى نور تابان بـود در تيره شامى
كتاب شناسان معتقدند كه خواجه، بعد از نقد كتاب «المحصل» فخر رازی، «تجريد» را تأليف كرد تا افراد برای تحصيل حق
به جای المحصل به آن رجوع كنند، چرا كه خواجه نصير در مقدمه «تلخيص المحصل» گفته است: همت های عالی برای
تحصيل حق از طريق تحقيق روی گردان شده و ديگر كتابی قابل اعتماد و مشتمل بر اصول متقن انديشه وجود ندارد و

1 صفحه 1 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس

https://tebyan-tabriz.ir/News/175780/


اين كه كسانی می پندارند كتاب «المحصل» فخر رازی اين خلأ را پر كرده، چنين نيست و آن كتاب مشحون از انديشه
های باطل و لذا غيرقابل اعتماد است. بنابراين می توان گفت از آ ن جا كه خواجه بعد از مواجهه با آرای فخر رازی در
بحث امامت، دريافت كه اشكالات وی را در يك اثر فلسفی نمی توان پاسخ داد به تدوين «تجريدالاعتقاد» همت گماشت.
تجريدالاعتقاد به جهت رويكرد خاص آن به فلسفه و كلام نقطه عطفی در تاريخ كلام شيعه محسوب می شود. خواجه
نصير در اين كتاب ميان فلسفه مشائی و كلام شيعی تلفيقی به وجود آورده كه سبب نزديكی هرچه بيشتر فلسفه و
ايجی» در كتاب «المواقف» و از خواجه كسانی مانند «قاضی عضدالدين  كلام در ميان متفكران شده است. پس 
«تفتازانی» در كتاب «المقاصد» در اين جهت از او پيروی كرده اند. برخی مباحث اين كتاب به گونه ای است كه مبنا بودن
آن را برای جريانات فكری مهمی هم چون «حكمت متعاليه» موجه می كند. آن چه خواجه در «تجريدالاعتقاد» آورده
است، مطابق با اعتقادات شيعه اماميه است، اگر چه وی در بعضی كتاب های خود هم چون «تلخيص المحصل» برخی
اعتقادات اماميه از جمله بداء را به نوعی انكار كرده است و از اين جهت بزرگانی چون «صدرالدين شيرازی» و علامه

«مجلسی» از او انتقاد كرده اند.
ميزان اهتمام خواجه به بحث امامت با تمايلات شيعی در عناوينی چون اثبات امامت حضرت علی(ع) و بيان مطاعن
خلفای نخستين و عدم صلاحيت ايشان برای خلافت رسول خدا(ص) و ادله قطعی افضل بودن امام علی(ع) و نص بر
امامت ائمه اثناعشر(ع) و حكم محاربان آن ها به حدی است كه عده ای از انديشمندان غيرشيعه در نقد اين بخش از
مباحث او سخت بر خواجه تاخته و جانب انصاف را روا نداشته اند. به اين ترتيب اين سخن كه تجريد خواجه متأثر از اصول
اعتقادی فرقه هايی غير از شيعه اماميه است، معتبر نيست. هم چنين در افكار فلسفی نبايد خواجه را تابع محض ابن

سينا دانست؛ زيرا آرای او در كتاب تجريد در موارد متعددی با آرای ابن سينا سازگار نيست.
ويژگی ديگر اين كتاب اختصار فوق العاده آن است. در اين كتاب برخلاف ديگر كتاب های كلامی پيش از آن، مبحث معاد
بعد از مبحث نبوت آمده است. پيش از خواجه بحث معاد به سبب ارتباط بحث وعد و وعيد و ثواب و عقاب با صفات حق
تعالی و به ويژه بحث عدل خداوند، قبل از نبوت و امامت طرح می شد؛ اما در تجريد مباحث نبوت و امامت ارتباط نزديكی

با مباحث عدل الهی پيدا نكرده و توجه خواجه در آن ها برخلاف پيشينيانش بيشتر معطوف به لطف الهی است.
به هر حال اين ابتكار خواجه در تنظيم مباحث كلامی اماميه در ساختار كتاب های كلامی بعد از او تأثير فراوان نهاد.
خواجه مدت ها بعد از تدوين مباحث كلامی در تجريد، مباحث منطق را نيز به اختصار تدوين كرد كه به «تجريدالمنطق»

شهرت يافت و بزرگانی چون علامه حلی آن را شرح كرده اند.
قضاوت های شارحان تجريد الاعتقاد درباره اين كتاب نشان می دهد كه خواجه در اقدام خود كاملا موفق بوده است.
ظاهرا اولين شرح تجريد را معروف ترين شاگرد خواجه علامه «حلی» تدوين كرده است. اين شرح معروف «كشف المراد
فی شرح تجريدالاعتقاد» نام دارد و برخی معتقدند كه اگر علامه آن را نمی نوشت، شايد مقصود دقيق خواجه از مباحث
اين اثر هيچ گاه روشن نمی شد. آقابزرگ طهرانی، حاجی و ديگران شمار زيادی از شروح و تعليقات و حواشی تجريد را

معرفی كرده اند. در برخی از اين شروح و حواشی به بررسی نقادانه نظريات خواجه پرداخته شده است.
خواجه نصير در آيينه ديگران

«جورج سارتن» وی را بزرگ ترين رياضی دان اسلام به شمار می آورد و «بروكلمن» آلمانی می گويد: وی از مشهورترين
دانشمندان قرن هفتم و برترين مؤلفان اين قرن به طور مطلق است. جامعه علمی جهان به پاس خدمات و تلاش های

اين دانشمند بزرگ در علم رياضی و نجوم نامش را بر كره ماه ثبت كرده است.
علامه «حلـى» از شاگردان برجسته خـواجه كه از بزرگ تریـن علماى مذهب تشيع است، درباره خصوصيات اخلاقى
استادش مى گويد: خـواجه بزرگوار در علوم عقلى و نقلـى تصنيفات بسيار دارد و در علـوم اسلامـى بر طريقه مذهب

شيعه كتاب ها نوشت. او شريف تریـن دانشمندى بود كه مـن در عمرم دیـدم.
اظهارنظر بروكلمن درباره خواجه نصير:

وی از مشهورترين دانشمندان قرن هفتم و برترين مؤلفان اين قرن به طور مطلق است. جامعه علمی جهان به پاس
خدمات و تلاش های اين دانشمند بزرگ در علم رياضی و نجوم نامش را بر كره ماه ثبت كرده است

«ابـن فـوطـى»، يكـى از شـاگـردان حنبلى مـذهب خـواجه نصيـر در خصـوص اخلاق استـادش مـى نـويسد: خـواجه
مردى فاضل و كریـم الاخلاق و نيكـو سيرت و فـروتـن بـود و هيچ گاه از درخـواست كسـى دل تنگ نمى شد و حاجت

مندى را رد نمى كرد و بـرخورد او با همه با خوش رویـى بـود.
«ابـن شاكر»، يكى ديگر از مـورخان اهل بيت(ع) است كه اخلاق خـواجه را چنين توصيف مى كند: خواجه بسيار نيكـو
صـورت، خوش رو، كـریـم، سخـى، بـردبار، خـوش معاشـرت، زیـرك و با فـراست بـود و يكـى از سياست مـداران روزگار به

شمار مـى رفت.
«جـرجـى زیـدان»، دربـاره خـواجه چنيـن مـى نـويسـد: علـم و حكمت به دست اين ايرانـى در دورتـریـن نقطه هاى بلاد

مغول رفت. تـو گویى نور تابان بـود در تيره شامى.
در كتاب «تحفة الاحباب»، «محدث قمـى» در مـورد خـواجه نصيـر مـى نـويسـد: نصير الملة و الدين، سلطان الحكما و

المتكلميـن، فخر الشيعه و حجة الفـرقه النـاجيه استـاد البشـر و العقل الحـادى عشر.
منبع : خبرگزاری قرآنی ایران.

1 صفحه 2 | ITShams.ir - قدرت گرفته از پرتال شمس


